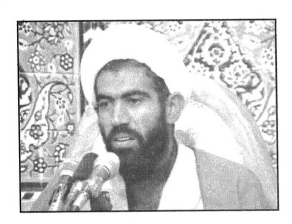
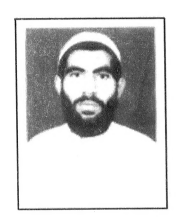


# بالبرشدي





حسکایت زیبسای شیسعه شسدن ملامحسمد شسریف زاهسدی از علمای اهسل تسنن

زاهدی، محمد شریف، ۱۳۵۷ -

باید شیعه می شدم / حکایت زیبای شیعه شدن ملا محمد شریف زاهدی از علمای اهل تسنن؛ تهیه و تنظیم محمد هادی حیدری نسب؛ [برای] مجمع جهانی شیعه شناسی. - قم: آشیانهی مهر، ۱۳۹۰

ISBN 9VA-7---7178-1A-Y

فهرستنویسی براساس اطلاعات فیپا.

کتابنامه به صورت زیرنویس.

 ۱. تازه کیشان شیعی ۲. شیعه - دفاعیهها و ردیهها. ۳. اهل سنت - دفاعیهها و ردیهها. الف. حیدری نسب، محمد هادی، گردآورنده. ب. مجمع جهانی شیعه شناسی. ج. عنوان.

797 / 817

BP ۲۱۲/0/۶۲ ب۲



## مجمع جهاني شيعهشناسي

قم ــ ۴۵ متری عمار یاسر ــ پلاک ۹۰ ــ ص پ ۶۴۴ -۳۷۱۳۷۷۳ تلفن: ۳۷۷۱۳۷۷۳ ـ ۳۷۷۵۶۰۹۲ / دورنگار: ۳۷۷۱۳۷۷۴

#### شناسنامه كتاب

|                        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|------------------------|---------------------------------------|
| باید شیعه میشدم        | نام کتاب:                             |
| ملا محمد شریف زاهدی    | مؤلف:                                 |
| محمدهادی حیدری نسب     | تنظیم و ترتیبد                        |
| خلیل بخشیزاده          | ويراست علمى:                          |
| علی اکبر رشیدی گلروئیه | امور فنی / تنظیم و طرح جلد:           |
| محمدابراهیم ناظری      | صفحه آرایی:                           |
| ۱٦٨ ص                  | تعداد صفحات:                          |
| دوم / ۱۳۹۲             | نوبت چاپ:                             |
| آشیانه مهر             | نوبت چاپ:<br>ناشر:                    |
| گلها                   | چاپ:                                  |
| مجلد                   | شَّماْرگان:                           |
|                        | قيمت(گالينگور):                       |
| تومان                  | <br>قيمت(شوميز):                      |
| 97477178-144           | شابک:                                 |
|                        |                                       |

كليه حقوق محفوظ است.

# فهرست

| 11  | مقدمه استاد انصاری بویراحمدی              |
|-----|-------------------------------------------|
| ١٧  | مقدمەي مؤلف                               |
| 19  | سیستان و بلوچستان در گذشته                |
| ۲۰  | سیستان و بلوچستان در حال حاضر             |
| ۲١  | سیستان و بلوچستان در آینده                |
|     | فصل اول: زندگینامه / ۲۵                   |
| ۲٧  | دوران کودکی                               |
| ٣١  | ورود به مکتبخانهی مولوی حیدر              |
| ٣٥  | ورود به حوزه بحرالعلوم نیکشهر             |
| ٣٩  | ادامهی تحصیل در حوزه علمیهی عربیهی چابهار |
|     | حضور در همایش ختم صحیح بخاری در زاهدان    |
| · · | جرقهی هدایت                               |
| ۵۵  |                                           |
| ۵٩  |                                           |
| ۶۵  | ·                                         |
| ٧١  | سفر به بلوچستان و تهدید شدن به قتل        |



| V9 | مجدد             | سيناب و ازدواج | بازگشت به . |
|----|------------------|----------------|-------------|
| Α1 | حرم اهل بیت علیہ | شهر مقدس قم،   | سکونت در ،  |

# فصل دوم: مصاحبه با آقای زاهدی / ۸۵

| ۸۵                                         | اهل تسنن چه میگویند؟                   |
|--------------------------------------------|----------------------------------------|
| ۸۵                                         | مذهب اهل بیت ﷺ چه می گوید؟             |
| خـود دسـت برداشـته، مـذهب شـيعه را اختيـار | سؤال: چرا شما از مذهب آبا و اجدادي     |
| است؟                                       |                                        |
| و شیعه با کسانی که به مذهب دیگری           | سؤال: نوع برخورد علمـاي اهـل تسـنن     |
| ٩۵                                         | می گروند، چیست؟                        |
| اکنشی نشان دادند؟ و احتمال میدهید در ادامه | سؤال: مولویها بعد از شیعه شدنتان چه و  |
| 1.1                                        |                                        |
| بت اهل بيت عليه و ولايت أنان را اثبات      | سؤال: مهمترین آیاتی که در قــرآن حقانی |
| 1.7                                        | مىكنند، كدام آيات هستند؟               |
| 1.7                                        | ۱. آیهی مبارکهی تطهیر                  |
| 1.4                                        |                                        |
| 117                                        | ٣. آيەي خير البرية                     |
| 119                                        | ۴. آیهی ولایت                          |
|                                            |                                        |
| 177                                        |                                        |
| 174                                        |                                        |
| 177                                        | حدىث غدىر                              |



| ت حضرت على نرفتند؟ (با وجود ايــن | سؤال: چه عواملي باعث شد تا صحابه زير بار خلاف            |
|-----------------------------------|----------------------------------------------------------|
| نوان جانشین خود معرفی نمود)۱۴۵    | که پیامبر در روز غدیر خم حضرت علی ﷺ را به ع              |
| 140                               | ١. سست بودن ايمان برخى از صحابه به پيامبرمُّ اللَّيْكُهُ |
| 149                               | ۲. اجتهادی عمل کردن برخی از صحابه                        |
| ١۵٠                               | ٣. حقد و كينه نسبت به على الطُّلَةِ                      |
| ١۵٠                               | ۴. عدالت على على على المسلمة                             |
| 107                               | بررسی مسألهی مهدویت از دیدگاه اهل تسنن                   |
| 167                               | کتاب نامه                                                |

# مقدمه استاد انصارى بويراحمدى

قال رسول الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَنَّوجل مثل ما أقام نوح في قَوْمِهِ و كَانَ لَهُ مِثْل أُحُد ذَهَباً فَانْفَقَهُ في سَبيل الله و مُد في عُمْرهِ حَتّى حَجَ الله عَالَ عَلَى قَدَمَيْه ثُمَ قَتَلَ بَيْنَ الصَّفَا وَ الْمَرْوَة مَظْلُوماً ثُمَ الله عَلَى لَهُ عَلَى الله عَلَى لَهُ عَلَمُ الْجَنَّةَ وَلَمْ يَدْخُلَها».

پیامبر خدای فرمود: «یا علی! هرگاه بندهای خدای عزوجل را بندگی کند، مانند آنچه نوح ای در میان قومش بود و برایش همانند کوه أحد طلا بوده باشد و آن را در راه خدا انفاق کند و عمرش به قدری طولانی شود تا هزار مرتبه با پای پیاده به حج مشرف شود سپس میان صفا و مروه مظلومانه شهید گردد، آنگاه ولایت تو را نداشته باشد، یا علی! بوی بهشت را استشمام نخواهد کرد و داخل بهشت نخواهد شد». (۱)

۱) ۱. علامه خوارزمی، مقتل الحسین اللی (87) به به ۲۰ ص ۶۹ با ۱. علامه خوارزمی، مناقب، ص ۳۸ و ۶۷ چاپ قم، جامعه مدرسین؛ ۳. ابن عساکر، ترجمه امام علی بن ابی طالب اللی (۱ به س ۷۶ پاپ بیروت؛ ۴. شیخ سلیمان حنفی، ینابیع المودة، ص ۲۵۲، چاپ اسلامبول و ج ۲، ص ۶۷، چاپ بیروت؛ (87) بیروت؛



آنگاه که عقل گرایان و آزاد اندیشان به دنبال کشف حقایق میروند و در لابهلای تاریخ به تحقیق و بررسی میپردازند، در بین تمام ادیان الاهی اسلام را به عنوان دین برتر و کاملتر انتخاب مینمایند. اصول، فروع و پایـههای اجتماعی، سیاسی، دینی، فرهنگی و اخلاقی اسلام، چنان عمیق و استوار است که بــا انــدکی تأمل و تفحص قابل درک و تحسین برانگیز است.

در این میان نکته قابل تأمل و حایز اهمیت آن است که اسلام راستین و حقیقی در کدام یک از فرقههای اسلامی تجلی یافته؟ کدام یک می تواند آیینه تمامنمای اسلام باشد؟ کدام مکتب است که به صورت عینی و عملی به آیات قرآن و احادیث نبوی پایبند است؟ هر مسلمان هوشمندی مشتاق است تا دریابد

۵علامه ابن حجر عسقلانی، لسان المیزان، ج۵، ص۲۱۹، چاپ بیروت و ج۶، ص۲۲۴، چاپ

جديد؛ عشافعي همداني، مودة القربي، ص ٤٤، چاپ لاهور؛ ٧. علامه كشفي ترمذي، مناقب مرتضویه، ص۹۵، چاپ بمبئی؛ ۸ سیوطی، **ذیل اللئالی**، ص۹۱؛ ۹. مناقب ابن مردویه، ص۳۲؛ ۱۰.بدخشی، مفتاح النجا، ص۶۴؛ ۱۱. امر تسری، ارجع المطالب، ص۵۲۱؛ ۱۲. ابن حسنویه، در بحر المناقب، ص٥٨؛ ١٣. ديلمي، فردوس الاخبار، ج٣، ص٢١٩؛ ١٤. علامه اربلي، كشف الغمة، ج ۱، ص ۱۳۶؛ ۱۵. ابن شهر آشوب، مناقب، ج۳، ص۱۹۸؛ ۱۶. سید محمدهادی میلانی، قادتنا کیف تعرفهم، ج١، ص١٧٤، چاپ بيروت؛ ١٧. مقدس اردبيلي، حديقة الشيعة، ص٢٠٧، چاپ تهران؛ ۱۸.طبرسي نوري، كفاية الموحدين، ج٢، ص٣٧٨؛ ١٩. مرعشي نجفي، ملحقات احقاق الحق، ج ۱۱، ص ۱۸۳؛ ۲۰. ابی جعفر طبری، بشارة المصطفی، ص ۹۴ و ۱۵۳، چاپ جدید؛ ۲۱. علی محمد على دخيل، ثواب الاعمال و عقابها، ص ۵۸۶، چاپ بيروت؛ ۲۲. علامه اميني، الغدير، ج۲، ص ٣٠٢، چاپ بيروت؛ ٢٣. سيد محمدمهدي موسوي، طوالع الانوار، ص١٥٥؛ ٢۴. علامه مجلسي، بعارالانوار، ج۲۷، ص۱۹۴، و ج ۳۹، ص۲۰۸، چاپ بيروت؛ ۲۵. علامه حلى، كشف اليقين، ص ۲۲۶؛ ۲۶. تستری، احقاق الحق، ج۷، ص۱۷۷؛ ۲۷. خویی، علی امام البررة، ج۱، ص۱۵۴؛ ۸۸. بياضى، الصراط المستقيم، ج٢، ص ٤٩، چاپ مكتبة المرتضويه.





که آیا حقیقت اسلام و سیره و سنت واقعی رسول اعظم ﷺ به مکتب خلفا نزدیک تر است یا به مکتب اهل بیت ﷺ؟

پيامبر اسلام الله فرمود:

«لتفترقن امتي على ثلاث وسبعين فرقة واحدة في الجنة واثنان وسبعون في النار».(١)

هرگاه مسلمان منصف و حتی غیر مسلمان پژوهشگر و متتبعی به تاریخ اسلام مراجعه کند و به دنبال کشف حقیقت باشد، به راحتی تشخیص می دهد که آیا معاویه و یزید و ... بر حقاند، یا علی و حسن و حسین و دیگر اهل بیت پیامبر شد. آنگاه که عقل گرایان به آموزههای اسلامی و معارف غنی آن توجه می نمایند، در می یابند که کدام مکتب عدالت گستر، ظلمستیز، مبارز، حقجو و پیرو واقعی ثقلین سفارش شده از جانب رسول خداست. مگر نه این است که مسلمان مکلف است ملاک عمل و مبانی اصول اعتقادی خود را با عنایت به ادلهی موجود در اسلام اصیل و تمسک به آیات قرآن، سیره و سنت پیامبر اسلام شده او درا به یقین کسی یافت نمی شود که بتواند به اسلام نظر افکند امّا آیات ولایت و امامت (۱) را در قرآن نادیده بگیرد. مسلم آن است که

۱) سنن ابى ماجه، باب فتراق الامة.

٢) الف) آيه ى ولايت: ﴿إِنَّمَا وَكِيُّكُمُ اللهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤتُونَ الزَّكاةَ وَهُـمْ
 راكِعُونَ﴾ (مائده ۵۵/۵)

ب) آيهى اطاعت: ﴿يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أطيعُوا الله وَأطيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ (نساء/٥٩)

ج) آيهى صادقين: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهُ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ (توبه/١١٩)

د) آيهى اكمال: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمُ لْدِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَ رَضِيتُ لَكُمُ الاِسْلامَ دينًا ﴾ (مائده ٣/٠)



هیچکس خود را مسلمان واقعی نمی داند مگر آن که دیدگاهی الهام گرفته از پیامبر اسلام الله داشته، حقگرایی را پیشه خود نموده و با پرهیز از افراط و تفریط، اساس اسلام را مبنای عملکرد خویش قرار دهد. بازشناسی، بازگویی و تحلیل آگاهانه، مستند و مستدل در مبانی عقیدتی و کلامی اسلام سرفصلهای جدیدی را در مورد حقانیت مکتب تشیع می گشاید. در صورتی که محقق و جستجوگر؛ منصف، دارای دیدگاهی برخوردار از اطلاعات وسیع و تحقیقات عمیق و دقیق باشد، ادلهی عقلی و نقلی فراوانی بدست می آورد که مکتب تشیع همان اسلام اصیل و بی انحراف است. به همین دلیل معروف ترین اصحاب رسول همان اسلام اصیل و بی انحراف است. به همین دلیل معروف ترین اصحاب رسول الله الله تشیع و خلافت بلافصل علی اعتقاد راسخ داشتند. (۱)

 $\rightarrow$ 

هـ) آيهى ابلاغ: ﴿يا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ ما أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَ إِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَما بَلَّعْتَ رِسالَتَهُ وَ اللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النّاس إِنَّ اللهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكافِرِينَ﴾ (مائده/٤٧)

و) آیهی مباهلَه: ﴿فَمَنْ حَاجَّكَ فیهِ مِنْ بَعْدِ ما جاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُـلْ تَعـالَوْا تَـدْعُ أَبْناءَنـا وَ أَبْنـاءَكُمْ وَ نِسـاءَنا وتساءَكُمْ وَ أَنْفُسَنا وَ أَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَتَ اللهِ عَلَى الْكاذِبِينَ﴾ (آل عمران/۶)

ز) آیه ی مودت: ﴿قُلْ لا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةَ نَزِدْ لَهُ فيها حُسْـنَا إِنَّ اللهَ غَفُورٌ شَكُورٌ﴾ (شوری/٢٣)

ح) آيهى خير البرية: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصّالِحاتِ أُولئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَريَّةِ﴾ (بينه/٧)

ط) آیهی تطهیر: ﴿إِنَّما يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَ يُطَهِّرُكُمْ تَطْهيرًا ﴾ (احزاب/٣٣)

ى) آيهى انذار: ﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرٌ وَ لِكُلِّ قَوْم هادٍ﴾ (رعد/٧)

<sup>()</sup> سيد على خان شيرازى در الدرجات الرَّفيعة فى طبقات الشيعة، ص ۴۱؛ اصحاب پيامبر اعظم على معتقد به تشيع را چنين نام مىبرد: «ابوطالب، عباس بن عبدالطلب، عبدالله بن عباس، فضل بن عباس، عبدالله بن عباس، قثم بن عباس، عبدالله بن عباس، تمام بن عباس، عقيل بن ابي طالب، ابوسفيان بن حارث بن عبدالله بن حارث بن عبدالله بن حارث بن عبدالله بن حارث بن عبدالمطلب، عبدالله بن عبدالمطلب عبدالله بن حقور، ربيعه بن حارث بن عبدالمطلب، عباس بن عتبه بن ابي لهب، عبدالمطلب بن ربيعه، حارث بن عبدالمطلب، جعفر بن ابي سفيان بن حارث بن عبدالمطلب، عصر بن ابي سلمه، سلمان





حس حقیقت جویی و آرمان خواهی مولوی زاهدی وی را به تحقیقات وسیع، گسترده و دامنه دار کشاند. آن قدر پرسید و جستجو کرد و به رفع شبهه پرداخت تا این که بالاخره با عبور از تزلزل و بدست آوردن جواب حقیقی یک سلسله مجهولات، در عمل به یقین و ایمان رسید. او با الهام از قرآن کریم که می فرماید: ﴿وَ الَّذِینَ جَاهَدُوا فینا لَنَهْ دِیَنَّهُمْ سُبُلَنا وَإِنَّ الله لَمَ المُحْسِنین ﴾(۱) «و کسانی که در راه ما جهاد و کوشش کنند، البته ما آنها را به راه ایمان هدایت خواهیم کرد...» جهادگرانه تلاش نمود تا اعتقاداتش را از منابع متقن، معتبر و موثق، گرفته و با پیروی و تبعیت از قول احسن، (۱) مصداق آیه شریفهی ﴿أُولُولُكُ مُمْ اُولُوا الْالْبابِ ﴾ (آنان کسانی هستند که خدا هدایتشان کرده و آنان خردمندان صاحبان مغز و عقلند» گردد.

\_

فارسي، مقداد بن اسود، ابوذر غفارى، عمار بن ياسر، حذيفه بن يمان، خزيمه بن ثابت، ابوايوب انصاري، ابوالهيثم مالك بن تيهان، ابي بن كعب، سعد بن عباده، قيس بن سعد، سعد بن عباده، ابوقتاده انصاري، عدي بن حاتم، عباده بن صامت، بلال بن رباح، ابوالحمراء، ابورافع، هاشم بن عتبه بن ابي وقاص، عثمان بن حنيف، سهل بن حنيف، حكيم بن جبله العدوي، خالد بن سعيد بن عاص، وليد بين جابر بين طليم الطائي، سعد بن مالك بن سنان، براء بن مالك انصاري، ابن حصيب اسلمي، كعب بين عمرو انصاري، رفاعه بن رافع انصاري، هند بن ابي هاله تيمي، رفاعه بن رافع انصاري، مالك بن ربيعه ساعدي، عقبه بن عمر بن تعلبه انصاري، هند بن ابي هاله تيمي، جعده بن هبيره، ابوعمره انصاري، مسعود بن اوس، نضله بن عبيده، بيرزه اسلمي، مرداس بين مالك اسلمي، مسور بن شداد فهري، عبدالله بن بديل الخزاعي، حجربن عدي الكندي، عمروبن الحمق الخزاعي، اسامه بن زيد، ابوليلي انصاري، زيد بن ارقم و براء بن عازب اوسي».

۱) عنکبوت / ۶۹.

٢) ﴿الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلُ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾ (زمر / ١٨)

۳) زمر / ۱۸.

Section Assets



اکنون نیز تحقیقات گسترده و منصفانه ی دانشمند جوان، جناب آقای مولوی محمد شریف زاهدی در مورد اصالت و حقانیت فرقه ی ناجیه و اسلام اصیل، نور ولایت امیر المؤمنین امام علی او اهل بیت اطهر پیامبر اسلام الله و اقلب مبارک ایشان تابانده و با نادیده گرفتن مصلحت اندیشی های کوچک و بزرگ به صراحت و به صورت علنی و به صورت شجاعانه به خیل عظیم پیروان خلافت بلافصل رسول اعظم الله پیوسته است. اثر حاضر حاصل بخشی از تحقیقات، خاطرات ارزشمند، خواندنی و ماجرای زیبای شیعه شدن ایشان است که توسط دوست وی حضرت حجت الاسلام و المسلمین جناب آقای «شیخ هادی حیدری نسب» تدوین گردیده است. جزاه الله عن الاسلام اجرا.

امید آنکه خوانندگان عزیز از مطالعه آن بهرهی علمی و معنوی فراوانی نصیب خویش گردانند.

كثر الله امثالهم، جزاه الله عن الاسلام اجراً، ادام الله ظله ودامت افاضاته والسّلام عليكم وعلى جميع اخواننا المؤمنين بولاية عليّ بن أبي طالب الله في اقطار العالم ورحمة الله وبركاته.

مسئول مجمع جهاني شيعه شناسي انصاري بويرا حمدي

#### مقدمهى مؤلف

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمدلله رب العالمين والعاقبة للمتقين والصلاة والسلام على اشرف الانبياء والمرسلين وعلى اهل بيته الطيبين الطاهرين.

قال الله الحكيم في محكم كتابه:

﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولئِكَ الَّذِينَ هَداهُمُ اللهُ وَأُولئِكَ هُمْ أُولُوا الأَلْباب ﴾ (١)

قال النبي عليه: «من قال لا اله الا الله فهو مسلم دمه حرام، ماله حرام، عرضه حرام...».

خدا را شاکرم که پس از سالها تحصیل در حوزههای علمیه اهل تسنن بلوچستان و تبلیغ در مراکز تبلیغی آنها و پس از سه سال امامت جمعه و تدریس، با عنایت سرور جوانان بهشت و چراغ هدایت و کشتی نجات، امام حسین شام مرا به حقیقت اسلام راهنمایی نمود.

۱) زمر / ۱۷ و ۱۸.

این جانب مرادبخش زاهدی معروف به محمد شریف زاهدی فرزند شهدا، در سال ۱۳۵۷ هجری شمسی (سال پیروزی انقلاب اسلامی ایران) در روستای

کو چینگ شهرستان نیکشهر و در خانوادهای پیرو مذهب ابوحنیفه متولد شدم.

پدر و مادرم از تولد من بسیار خوشحال شدند و علاقه ی فراوانی به من داشتند زیرا نخستین فرزند خانواده بودم. اما این خوشحالی دوام نیاورد و هنوز چند ماهی از تولد من نگذشته بود که دچار بیماری سختی شدم تا آنجا که همگی از ادامه ی حیات من ناامید شدند. پدر و مادرم با وجود فقر شدید و نبود امکانات درمانی مناسب، با مشقت و سختی فراوان مرا برای معالجه به چابهار و زاهدان بردند، ولی مؤثر واقع نشد و دکترها جوابم کردند. حتی عمویم به پدر و مادرم می گفت: این بچه می میرد این قدر برایش زحمت نکشید و به او دل نبندید؛ او را رها کنید تا خودش بمیرد.

اما پدر و مادرم ناامید نشدند و آدرس یک حکیم و طبیب سنتی را که ساکن چابهار بود گرفتند و مرا برای معالجه به آن جا بردند. حکیم پس از بررسی شرایط جسمی من گفت: راه نجات کودک شما این است که در کنار ساحل گودالی کنده، او را از نوک انگشتان پا تا گردن در آن بگذارید و گودال را از ماسههای ساحل پر کنید؛ پس از مدتی بچه را از بین ماسهها بیرون آورید تا ان شاءالله خوب شود.

پدرم به امید بهبود تنها فرزندش با دقت تمام به دستور طبیب عمل کرد و به صورت معجزه آسایی حالم بهتر شد و پس از چند روز به حالت طبیعی برگشتم.



آری! شهرستان چابهار برای من و دیگران خاطرهای ماندگار شد، زیرا خداوند متعال در آن شهر، دو مرتبه مرا از مرگ حتمی نجات داد؛

مرگ نخست: مرگ ظاهری و جسمی بود که به حیات مادی بازگشتم.

مرگ دوم: مرگ جاهلی روحی بود که خداوند متعال مرا به حیات معنوی رهنمود ساخت و هدایت کرد که شرح آن را در ادامهی کتاب بیان خواهم کرد. توضیح این نکته لازم است که در کتب معتبر اهل تسنن، روایتی از پیامبر اکرم شده با عبارات مختلفی نقل شده که فرمودند: «مَنْ مات ولیس فی عنقه بیعة مات میتة جاهلیة». (۱) کسی که بمیرد و بیعت کسی به گردنش نباشد به مرگ جاهلیت از دنیا رفته است.

من کسی بودم که مدت ۲۵ سال به دور از حیات معنوی و بدون شناخت امام زمان خود \_ گرچه حیاتی ظاهری داشتم \_ در مرگی معنوی و جاهلی غوطهور بودم.

#### سیستان و بلوچستان در گذشته

سیستان و بلوچستان در جنوب شرقی ایران واقع شده و طبق سرشماری سال ۱۳۸۸ حدود ۲۵۰۰۰۰۰ نفر جمعیت دارد. شهرستان نیکشهر در جنوب غربی استان واقع شده و جمعیت آن حدود ۲۰۰۰۰۰ نفر میباشد.

۱) صحيح مسلم، مسلم النيشابوري، ج٣، ص١٤٧٨.

مَنْ مات بغير إمام مات ميتة جاهلية. مسئد احمد، احمد بن حنبل، ج٢، ص٩٤.

مَنْ مات ليس عليه إمام فميتته جاهلية. المعجم الكبير، الطبراني، ج١٠، ص٢٩٨.



از شواهد و قرائن فراوان به دست می آید که بیشتر جمعیت سیستان و بلوچستان در گذشته پیرو مذهب اهل بیت و شیعه مذهب بودهاند، اما در دهههای اخیر جمعیت استان به نفع اهل تسنن غلبه پیدا کرده است؛ زیرا سالهای متمادی قبل از پیروزی انقلاب که علمای شیعه مشغول مبارزه با رژیم شاهنشاهی بودند، فرصتی پیدا نشد که به منطقهی محروم سیستان و بلوچستان توجه فرهنگی شود. از سوی دیگر بازبودن مرزهای استان و همجواری با کشورهای افغانستان و پاکستان باعث شد تا علمای اهل تسنن این دو کشور و نیز کشور هند به ایران بیایند و جماعت تبلیغی فراوانی به منطقه اعزام کنند و به تبلیغ عقاید اهل تسنن بپردازند تا آنجا که مذهب اهل تسنن را در این منطقه ترویج دادند. امروز آثار فراوانی از زیارتگاههای شیعه در استان یافت می شود که نشان دهنده ی اعتقاد عموم مردم به این مذهب در گذشته بوده است. همچنین بسیاری از شهروندان مسن و کهنسال منطقه هنوز هم در خاطره ی خود اعتقاد به مذهب تشیع را داشته و به ائمه ی اطهار هو و مولا علی شو متوسل می شوند.

#### سیستان و بلوچستان در حال حاضر

امروزه به برکت انقلاب اسلامی، استان محروم سیستان و بلوچستان با سرعت به سمت آبادانی و پیشرفت حرکت میکند و سیاست نظام در جهت محرومیتزدایی از این استان است. از نظر فرهنگی و مذهبی، اهل تسنن استان در آزادی کامل هستند و به راحتی میتوانند برنامههای مذهبی خود را اجرا نمایند که این امر در هیچ کشور دیگری سابقه ندارد. به عنوان مثال؛ در کشور



عربستان سعودی که جمعیت قابل توجهی (حدود ۳۰٪) پیرو مکتب اهل بیت بیش هستند، هیچ گونه آزادی عملی در برنامه های مذهبی خود ندارند و به شدت توسط و هابیت سرکوب می شوند، اما در ایران با وجودی که اهل تسنن در اقلیت به سر می برند می توانند برنامه های مذهبی خود را به راحتی اجرا نمایند.

اهل تسنن سیستان و بلوچستان در کنار شیعیان و به صورت برادرانه زندگی میکنند اما وهابیت و سلفی گری توانسته با صرف هزینههای بسیار از طرف عربستان و کشورهای حاشیه خلیج فارس به ترویج عقاید تکفیری خود پرداخته و در جهت اختلاف افکنی بین شیعه و اهل تسنن تلاش گسترده ای داشته باشند تا آن جا که تعداد قابل توجهی از شیعیان را به شهادت رسانده اند. این سیاست خبیثانه و مزدورانه هم از جانب علمای شیعه و هم از جانب علمای راستین و بیدار اهل تسنن طرد و نهی می شود و اعتقادات وهابیت نزد اهل تسنن نیز جایگاهی ندارد، گرچه تلاش گسترده ای در جهت تثبیت چنین عقایدی از جانب بیگانگان در این استان صورت می گیرد.

#### سیستان و بلوچستان در آینده

با شدت گرفتن فعالیت فرقهی ضالهی وهابیت در استان و تفکرات سلفی گری و آمیخته شدن حق و باطل با هم، راه تحقیق و آزاداندیشی از بیشتر اهل تسنن گرفته شده و نگرانی های فراوانی را به وجود آورده است. امید است که در آینده، اهل تسنن استان بتوانند با آزاداندیشی و تحقیق و مطالعه و به دور از تعصب، راه



حق و صحیح را شناخته و خود انتخابگر آیندهی خود باشند (ان شاء الله).

مجموعه ی حاضر را که حکایت تشرف این جانب به مکتب اهل بیت است است ابتدا به مولایم حسین بن علی شد که نور هدایت و چراغ راه من شد، تقدیم می کنم؛ همان امام حسینی شای که در زیارت اربعین آن مولا و سرور می خوانیم:

«و بذل مهجته فیك لیستنقذ عبادك من الجهاله و حیرة الضلالة».

(3)

خدایا امام حسین الله خون قلب خود را در راه تو بذل و بخشش نمود تا بندگان تو را از جهالت، حیرت و گمراهی نجات دهد.

سپس به همهی کسانی که آزاداندیش و آزادیخواه هستند تقدیم مینمایم؛ کسانی که دوست دارند راه خود را خود انتخاب کنند. امیدوارم روزی فرا رسد که همهی مسلمانان جهان به راه حق و حقیقت رهنمون شده و بر سر سفرهی کتاب خدا و اهل بیت رسول خداشی بنشینند؛ همان اهل بیت هدایت گری که رسول خداشی در آخرین فرمایشات خود خطاب به همهی مسلمانان فرمودند:

«انی تارك فیكم الثقلین؛ کتاب الله وعترتی، ما إن تمسّكتم بهما لن تضلوا أبدا».

همانا من در میان شما دو چیز گران بها به یادگار خواهم گذاشت و تا زمانی که به آن دو تمسک<sup>(۱)</sup> جویید هرگز گمراه نخواهید شد و آن دو؛ کتاب خدا و اهل بیت من هستند.

خداوندا! تو شاهد باش كه حقيقت را مينويسم تا نگويند افسانه است و

۱) تمسّك بالشيء: تعلق به، ارتبط به، التصق به؛ كه شايد نزديك ترين معنى تمسّك در حديث ثقلين؛ علاقهى قلبى، اتصال دروني و ارتباط عملي باشد.



خود را معرفی میکنم تا نگویند وجود خارجی ندارد! اگر چـه مـیدانـم حقیقـت همانند خورشید در وسط یک روز آفتابی آشکار است و هـر کـس مقـداری سـر خود را بالا بگیرد آن را خواهد دید. خدایا نور هدایت خود را بر دلهای همهی ما بتابان. اهدنا الصراط المستقيم.(١)

السلام عليكم و رحمة الله و بركاته. محب اهل بيت الله محمد شريف زاهدي

١) در روایات متعددی که از شیعه و سنی با عبارات مختلف نقل شده، صراط مستقیم همان ولایت امير المومنين علام است از جمله؛

ـ تفسير قمي، ج١، ص٢٨ و ٢٩، ذيل آيهي شريفه و ج٢، ص٢٨٠، ذيل آيمهي شريفه ﴿وَإِنَّهُ فِي أُمّ الْكِتاب لَدَيْنا لَعَلِي ّ حَكيم ﴾ (زخرف ٢)؛ تفسير فرات كوفي، ص ٥١ تا ٥٢؛ تفسير نور الثقلسين، ج١، ص۲۰تا۲۵، ذیل آیهی شریفه و ج۴، ص۵۹۱ و ۵۹۲ ذیل آیهی شریفه مذکور در بـالا و.... تفسـیر *تعلبي، ج۱، ص۱۲۰، ذيل آيهي شريفه؛ شواهد التنزيل، ج۱، ص۷۳ تا۸۵ ح ۸۶تا۱۵۵ و...* 

|  |  |   |   | · |  |
|--|--|---|---|---|--|
|  |  |   |   |   |  |
|  |  |   |   |   |  |
|  |  |   |   |   |  |
|  |  |   |   |   |  |
|  |  |   |   |   |  |
|  |  |   |   |   |  |
|  |  |   |   |   |  |
|  |  |   |   |   |  |
|  |  |   |   |   |  |
|  |  |   |   |   |  |
|  |  |   |   |   |  |
|  |  |   |   |   |  |
|  |  |   |   |   |  |
|  |  |   |   |   |  |
|  |  |   |   |   |  |
|  |  | 1 | j | ı |  |
|  |  |   |   |   |  |





فصل اول

زندگینامه







#### دوران كودكى

دوران کودکی ـ تا سن ۷ سالگی ـ را در روستای خود گذراندم. سپس پدرم مرا در مدرسهی روستا ثبتنام کرد. کلاس اول و دوم ابتدایی را گذراندم. بعد از تعطیلات تابستان برای رفتن به مدرسه آماده می شدم که با کمال تعجب، پدرم دیگر به من اجازه نداد به مدرسه بروم. اما من از این جریان، خیلی ناراحت بودم. در ابتدا علت این کار را نمی دانستم ولی بعدها فهمیدم علتش این بوده است که سلفی های (۱) متحجر پاکستان و سپاه صحابه (۲) فتوایی صادر کرده بودند و ایس

۱) نام فرقهای است که خود را پیرو سلف صالح می دانند و به گمان خود در اعمال، رفتار و اعتقادات خود، سعی بر تابعیت از پیامبر اسلام شخصه، صحابه و تابعین دارند و معتقدند که عقاید اسلامی باید به همان نحو بیان شوند که در عصر صحابه و تابعین مطرح بوده است و علما نباید به طرح ادلهای غیر از آنچه قرآن در اختیار می گذارد، بپردازند. در اندیشه سلفیون، دلایل عقلی و منطقی جایگاهی ندارد و تنها نصوص قرآن، احادیث و نیز ادلهی مفهوم از نص قرآن برای آنان حجیت دارد. (آن هم در مواردی که خلاف تعصبات آنها نباشد)

۲) گروهی افراطی و تکفیری هستند که ادّعا می کنند فدایی صحابهی پیامبر اسلام مَنْ اللّه الله بوده و نام «سپاه صحابه» را بر خود گذاشته اند و از نظر فقهی حنفی مذهب هستند. این گروه در اوایل دهه ۱۹۸۰ (مصادف با سالهای اوّل انقلاب اسلامی در ایران) توسّط یک روحانی سنّی به نام «مولانا حق نواز جهنگوی» تأسیس شد. علّت پایه ریزی گروه این بود که از تأثیر گذاری انقلاب اسلامی ایران بر مردم پاکستان جلوگیری کنند.



فتوا به وسیلهی مولویها<sup>(۱)</sup> به ایران آورده شد و آن فتوا این بود که درس خواندن در مدارس تحت حاکمیت شیعه، بدعت و حرام است و اهل تسنن حق ندارند در این مدارس درس بخوانند. چون ما خانوادهای مذهبی بودیم و عمویم از ملاهای سرشناس اهل تسنن بود به من اجازه ندادند به مدرسه بروم. علاوه براین جانب، بسیاری از فرزندان اهل تسنن و بلوچ نیز از نعمت تحصیل و پیشرفت محروم شدند و بی سواد یا کم سواد ماندند.

البته ناگفته نماند بعضی از بستگان پدریام اهل بشاگرد استان هرمزگان هستند. آنها حدود یکصد و سی سال پیش به دلیل ستمهای خوانین بلوچ و شروران منطقه، به همراه عدهای از زنان و مردان بلوچ به سمت کوههای جنوب شرقی هرمزگان کوچ کرده و پناهنده منطقه بشاگرد شدند! سالهای درازی را در همین منطقه گذراندند به طوری که بسیاری از آنها در همین منطقه شیعه شدند و با برقراری نسبت خویشاوندی در آنجا ساکن شدند.

آنان تا قبل از انقلاب اسلامی \_قریب به ۵۰ سال \_نمی توانستند بـ ه راحتی به بلوچستان رفت و آمد کنند! به طوری که بسیاری از آنان یکدیگر را فراموش کردند تا اینکه بعد از انقلاب اسلامی که خوانین و حکومت غاصبانه شان متلاشی

 $<sup>\</sup>rightarrow$ 

این گروه یکی از اهداف مهم خود را مبارزه با عزاداری امام حسین الله و در واقع تخطئه قیام آن حضرت میدانستند. یکی از علل اصلی تشکیل «سپاه صحابه» مبارزه با خطرات احتمالی شیعیان و ترس از رشد قدرت سیاسی و مذهبی آنان در منطقه بوده است. بعضی از مولوی های ایران، فارغالتحصیل حوزه های سپاه صحابه پاکستان هستند.

۱) اهل تسنن بلوچستان به تأسى از پاكستان و هندوستان به علماى خود مولوى مى گويند.



شد، راه برای سرکشی از مناطق مرزی باز و امنیت برقرار گردید و آنان تقریباً اواسط دهه دوم انقلاب اسلامی با یکدیگر ارتباط برقرار نمودند.

پدربزرگ پدرم غیر از همسری که در بلوچستان داشته است از شبعبان بشاگرد هم زن می گیرد و دارای فرزندانی می شود که همه آنان بر اساس مذهب مادری شان شیعه می شوند. فرزندانی که از بلوچستان بودند همه سنی بودند از جمله پدر بزرگ بنده! که به علت رفت و آمدهای زیادی که به بشاگرد داشته به واسطه عزاداری ها و توسلات شیعیان آنجا برای امام حسین الله ایشان هم علاقه عجیبی به حضرت پیدا کرده و با بسیاری از عقائد شیعه آشنا میشوند از جمله توسل و تبرك به اهل بيت و اماكن مقدسه. بشاگرديها هم معمولا شيعياني مكتبي و پایبند به توسلات و تبرکات معصومین الله اند! در یکی از نقاط بشاگرد مقبره امامزاده سید نجم الدین الله از نوادگان آقا امام زین العابدین الله است که سال های سال مورد تکریم شیعیان و اهل تسنن جنوب است. پدربزرگم چندین سال پشت سر هم دارای فرزند پسر میشود، پس از تولید پسیر ششیم در حسیرت داشیتن دختری که هنوز نصیبش نشده برای زیارت سید نجمالدین راهی بشاگرد می شود و در ماه محرم نذری میدهد و متوسل به امام حسین الله میشود. پس از مدت كوتاهي خداوند به ايشان دختري عنايت ميكند كه پس از آن هميشه به اسم امام حسین ﷺ نذوراتی را تقسیم و توزیع میکنند. چند ماهی پـس از ظهـور انقـلاب اسلامی که من تقریباً نوزادی هشت ماهه بودم، پدر بزرگم دار فانی را وداع گفتند. بهشت برین جایش باد.



دقیقاً یادم هست که در سال ۱۳۷۰ هـ ش یکی از بستگانم از بشاگرد آمده بود برای دیدار و صله رحم. یک روز در مورد شیعه و توسلاتش بحث می کردیم اتفاقاً رسیدیم به گریه و زاری بر مزار اهل بیت که یک دفعه یکی از بستگانم (که هنوز زنده است) سریعاً بلند شد و کاردی را از کمرش (که بلوچها مسلح به کاردند) بیرون آورد و گذاشت زیر گلویش و گفت: یا سنی شو یا الآن شاهرگ گردنت را پاره می کنم! واقعاً صحنه عجیبی بود، ما همه ایستاده بودیم و با ناراحتی گفتیم: نکن مرد، این بنده خدا که تقصیری ندارد. گفت: نه، او مشرک است...

## ورود به مکتبخانهی مولوی حیدر

مدارس بازگشایی شد ولی من حق رفتن به مدرسه را نداشتم. یک روز صبح، با پدرم از منزل خارج شدیم و به روستای پایینی که آبگاه (دبّار) نام داشت، رفتیم. در این روستا مکتبخانهای بود که مولوی حیدر \_ از اهالی روستای خود ما \_ آن را اداره می کرد.

به این مکتب خانه وارد شدیم. پدرم گفت: چند لحظه صبر کن تـا برگـردم. گفتم: چشم.

خودش به اتاقی رفت و حدود یک ساعت با مولوی حیدر صحبت کرد. سپس صدایم زد. وارد دفتر مولوی حیدر شدم و پدرم مرا به مولوی سپرد و رفت. دیگر باید از آن پس در این مکتبخانه درس میخواندم.

بعضی روزها، بعد از اتمام درس، برای دیدن پدر و مادرم به روستای خودمان میرفتم. در همین ایام، گاهی نیز نزد معلمان مدرسه که شیعه بودند میرفتم و طبق نوبت برای وعده غذایی، آنها را به منزلمان دعوت می کردم (رابطهی مردم روستا با معلمان شیعه، خوب بود).

وجود این معلمان در منطقهی ما سبب میشد که با مشاهدهی نماز و



رفتارشان، سؤالاتی در ذهن کنجکاومان ایجاد شود از قبیل این که؛ چرا شیعیان برای نماز مُهر میگذارند و اهل تسنن نمیگذارند؟ چرا آنها دستهای خود را نمی بندند ولی ما میبندیم؟ چرا آنها یا علی، یا زهرا و یا حسین میگویند ولی ما یا ابوبکر و یا عمر و... میگوییم؟ و...

ولی هیچ وقت این سؤالات را از معلمان شیعه نمی پرسیدم. فقط یک بار یادم هست که در جمع معلمان شیعه نشسته بودم و با معلمی سیستانی به نام محمود سنچولی صحبت کوتاهی داشتم. بحث درباره آمین گفتن بعد از قرائت سوره حمد بود. ایشان از من پرسید: چرا شما این کلمه را می گویید در حالی که آوردن سخنی اضافه در نماز است و نماز را باطل می کند.

گفتم: آمین گفتن بعد از سورهی حمد لازم است و اگر گفته نشود اشکال دارد. فقط همین یک بحث بود.

معلمان شیعه هیچگاه وارد بحثهای خلافت و امامت نمی شدند. شاید احساس خطر می کردند؛ چون در روستای ما چند مولوی و ملا بود و جماعت تبلیغی اهل تسنن نیز، رفت و آمد می کردند.

هرچه از درس خواندنمان در مکتبخانه می گذشت، دیدمان نسبت به شیعه و معلمان سابقمان بدتر می شد.

به خاطر می آورم که روزی یکی از مولوی ها در کلاس پرسید: در روستای کدام یک از شما شیعه هستند. از من گفتم: معلمان روستای ما شیعه هستند. از من پرسید: آیا آنها یا علی و یا حسین و ... می گویند؟ گفتم: بلی استاد، از آنها شنیدهام.





گفت: این کار، شرک است و جایز نیست. همچنین، مُهر گذاشتن آنها برای نماز، بتيرستي است و نمازهايشان باطل است.

بر اثر تبلیغات سوء مولویها بر ضد شیعه و در نتیجه تغییر دید مردم، کار برای معلمان شیعه سخت شد به طوری که بعد از ۲ یا ۳ سال، فقط دو معلم از هفت معلم باقی ماندند و بقیه از آنجا رفتند، همچنین مراسمهایی که برای بزرگداشت ۲۲ بهمن و ۱۳ آبان برگزار می شد، تعطیل شد.

در تابستان آن سال، برای نخستین بار تعدادی از مولوی ها که بزرگشان، مولوی ایوب اهل خراسان بود، تحت عنوان «جماعت تبلیغی»(۱) به روستای ما آمدند و در مسجد محلهی «سر چاه» ساکن شدند. پدرم از آمدنشان، با خبر شد و به من گفت: برویم ببینیم چه خبر است و چه می گویند و من همراه پدر به مسجد رفتم.

نماز مغرب را به جماعت خواندیم و بعد از نماز، مولوی ایوب درباره بهشت، جهنم، قبر، قيامت و ضرورت و ثواب تبليغ دين سخنراني كرد و سيس گفت: چه کسی حاضر است در جماعت تبلیغی ما عضو شود؟<sup>(۲)</sup>

چون درسهای مکتبخانه تعطیل بود، گفتم: من با شما می آیم. پدرم خوشحال

۱) گروههای تبلیغی هستند که با طراحی سران اهل تسنن دیوبند و پاکستان تاسیس شده که عوام اهل تسنن با سرپرستی مولویها به مدت سه یا چهل روز، چهار ماه و یکسال به مناطق مختلف می روند و در مسجد آن منطقه ساکن میشوند. کسانی که با مولویها همراه هستند وظیفه دارند مردم را برای اقامهی نماز و استفاده از سخنان مولوی به مسجد بیاورند. به صورت دورهای بـه منـاطق مختلـف مى روند و در طول سال برنامهى تبليغي دارند.

٢) البته آنها از جماعت تبليغي به بهشت تعبير مي كنند و مي گويند چه كسي است كه در بهشت ثبت نام كند!!!



شد و به من گفت: خیلی خوب است، سخنرانی و مطالبی یاد میگیری که برای آیندهات مفید است. من و مولویهای جماعت تبلیغی شب را در همان مسجد ماندیم.

مولوی ایوب پس از اقامه ی نماز صبح سخنرانی کرد. وقتی مردم متفرق شدند و جمع خودمانی شد، گفت: من دیشب خوابی دیدم. دیدم مردی اسب سوار با لباس سفید، دم در مسجد آمد و صدایم زد. من بیرون رفتم و پرسیدم شما که هستید؟ گفت: محمد رسول الله علیه هستم. سپس فرمود: از این نوجوانی که همراه شماست محافظت کنید.

من خیلی کنجکاو شدم تا بدانم منظورش چه کسی است. مولوی رو به من کرد و گفت: کوچک ترین فرد در این جمع شما هستید و ظاهراً شما منظور حضرت بوده اید.

خیلی خوشحال شدم به حدی که به جای سه روزی که قرار بود آنجا بمانم، هفت روز ماندم. این خبر به سرعت در روستا پیچید که مولوی ایوب درباره مرادبخش خواب دیده است.

لازم به ذکر است که اهل تسنن روایتی را از پیامبر شخص نقل میکنند و آن را صحیح میدانند که ایشان فرمود: هرکس مرا در خواب ببیند حقیقتاً مرا دیده است؛ زیرا شیطان قادر نیست خود را به صورت من در آورد. (۱) به همین سبب اگر در خواب پیامبر شخص را ببینند در صحت آن خواب شک نمی کنند.

#### ورود به حوزه بحرالعلوم نیکشهر

پس از سه سال تحصیل در مکتب خانهی مولوی حیدر، با پسر عمویم علی به حوزهی بحر العلوم دِهان بخش بنت نیکشهر رفتم.

مدیر داخلی این حوزه، مولوی عبدالله محمدی لاشاری بود. برای ثبت نام به دفترش رفتم. اسمم را پرسید. گفتم: مرادبخش.

با عصبانیت گفت این اسم را چه کسی برایت انتخاب کرده؟! با تعجب از سؤالش، جواب دادم: پدرم، اشکالی دارد؟!

گفت: مراد می بخشد یا خدا؟ گفتم: خدا. گفت: پس چرا اسمت را مرادبخش گذاشته اند؟! این شرک به خداست.

چند لحظهای فکر کرد و گفت: محمد شریف، اسم قشنگی است. از این به بعد به شما محمد شریف می گوییم.

از آن روز به بعد مرا در مدرسه، محله و حتی روستای خودمان، محمد شریف صدا میزدند و کمکم مرادبخش از سرزبانها افتاد و فقط در صفحهی اول شناسنامهام به یادگار باقی ماند.



در مدتی که در این حوزه درس میخواندم، خاطرات تلخ و شیرین بسیاری دارم که به دو مورد آن اشاره میکنم.

۱. حوزهای که ما در آن درس میخواندیم، چند اتاق داشت که هم کلاس درس بودند و هم خوابگاه. طلبههایی که راهشان دور بود و از مناطق دیگری آمده بودند، به صورت گروهی در این اتاقها اسکان داده می شدند. امکانات مدرسه در آن حدی نبود که به همه ناهار و شام بدهند، از این رو تعدادی از طلبهها را بین اهالی محل تقسیم کرده بودند و هر خانهای به یک یا دو نفر از آنها، ناهار و شام میداد و آنها نیز موظف بودند در خدمت صاحبخانه باشند و برایشان کار کنند. مثلاً در خانه باید از میهمانان پذیرایی می کردند و در بیرون از خانه به کارهای کشاورزی و ... می پر داختند.

من هم از این قاعده مستثنا نبودم، ولی موقعیتی که من داشتم، با دیگران فرق میکرد. خداوند صدای زیبا و دلنشینی به من عنایت کرده بود و در مسابقات قرآن و سرودی که در منطقه برگزار می شد همیشه به عنوان قاری ممتاز و تکخوان سرود انتخاب می شدم. از این جهت موقعیت ممتازی نسبت به دیگران داشتم و مورد احترام مولوی ها بودم. حتی گاهی مرا به عنوان امام جماعت انتخاب می کردند و خودشان نیز به من اقتدا می کردند.

خانوادههایی هم که ناهار و شام طلاب را تأمین می کردند، خیلی تلاش می کردند تا مرا به خانهی خودشان ببرند و گاهی هم در این که کدام یک میزبان من باشند بین آنها بحث و درگیری لفظی صورت می گرفت و نهایتاً یکی از



آنها کوتاه می آمد و دیگری مرا به خانهاش می برد و وجودم را برکتی برای منزل خود می دانست و من از این جهت خوشحال بودم.

۲. روستای دِهان روستایی کـویری و کـم آب بـود. مـردم بـرای تـأمین آب مصرفی خود به رودخانهای که در حدود ۸ کیلـومتری ایـن روسـتا قـرار داشـت، میرفتند و آب مورد نیاز خود را از آنجا تهیه میکردند.

طلابی که در حوزه درس میخواندند، بیش از ۷۰ نفر بودند و آنها برای آشامیدن، شستوشو، استحمام و ... نیازمند آب فراوانی بودند که تهیه کردن آب مورد نیاز همه ی این افراد از آن فاصله ی دور کاری سخت و طاقت فرسا بود.

برای پیدا کردن راه حل، مولوی عبدالله با طلبهها مشورت کرد، در نهایت قرار شد که داخل مدرسه چاهی حفر شود تا جوابگوی آب مصرفی طلاب باشد و برای این کار طلبهها به گروههای دو نفره تقسیم شدند و هر روز نوبت یک گروه بود که با همکاری یکدیگر، چاه را بکنند.

بعد از چند روز، نوبت من و پسر عمویم، علی شد؛ تقریبا ۱۵ متر از چاه کنده شده بود، من باید وارد چاه می شدم. دست هایم را به دو طرف چاه گرفتم و یک پایم را وارد آن کردم و در جای مطمئنی گذاشتم و پای دیگرم را مقداری پایین تر گذاشتم و همین طور ادامه دادم تا به ته چاه رسیدم.

حفر چاه، حدود یک ساعت به طول انجامید و پسر عمویم که بیرون چاه ایستاده بود به وسیلهی دلوگل و خاک را بالا میکشید و بیرون میریخت. خیلی خسته شده بودم و دست و پایم حسابی گِلی شده بود. باید بیرون میآمدم. بیل را



همان جا گذاشتم و آرامآرام دست و پاهایم را در جاهای کنده شده اطراف چاه محکم می کردم و بالا می آمدم. تقریباً یک متری مانده بود که از چاه بیرون بیایم، ناگهان یک پایم لیز خورد و نزدیک بود که به ته چاه سقوط کنم. دستهایم را محکم به دیواره ی چاه گرفته بودم. ترس تمام وجودم را فرا گرفته بود. علی را صدا زدم. نگاهی به داخل چاه کرد و با صدای بلند از بقیه ی طلاب کمک خواست. چند نفر آمدند و سر طناب را گرفتند. علی آرامآرام وارد چاه شد و طناب را به کمرم بست و گفت: طناب را بکشید. آنها هم طناب را کشیدند و مرا بیرون آوردند.

مولوی که سر و صدا را شنیده بود، پیش آمد و جریان را متوجه شد. با عصبانیت گفت: چه کسی به تو گفته این کار را بکنی؟! اگر میافتادی و میمردی، چه کسی جواب پدر و مادرت را میداد؟!

من که از ترس شوکه شده بودم، گفتم: جناب مولوی! خود شما گفته بودید چاه را بکنید. مولوی با شیلنگی که در دست داشت، محکم به من میزد و می گفت: تو که نمی توانستی، چرا رفتی؟ گفتم: آخه خودتان گفته بودید. مولوی از شدت عصبانیت، به من اجازه صحبت کردن نداد و مرا کتک مفصلی زد.

این خواست خدا و عنایت الهی بود که از این حادثه، نجات پیدا کردم و با وجود بیلی که در ته چاه جا مانده بود و از آن فاصله زیاد اگر داخل چاه میافتادم معلوم نبود چه وضعیتی پیدا میکردم.

## ادامهی تحصیل در حوزه علمیهی عربیهی چابهار

سال ۱۳۷۴ هـ ش بود که از طرف امام جمعهی چابهار (مولوی عبدالرحمن چابهاری)<sup>(۱)</sup> برای شرکت در یکی از جلسات سالانهی حوزهی علمیهی بحرالعلوم دِهان دعوت شدم و در این جلسه شرکت کردم.

در این جلسه برای نخستین بار بود که با مولوی عبدالرحمن از نزدیک آشنا شدم و چون از مشاهیر اهل تسنن بود، علاقهمند شدم که در حوزهی ایشان ادامهی تحصیل بدهم.

استادم، مولوی واحد بخش بلوچی نیز به من توصیه و سفارش می کرد که برای ادامه ی تحصیل به حوزه علمیه مولوی عبدالرحمن چابهاری بروم و به خاطر علاقه ای که به مولوی عبدالرحمن پیدا کرده بودم، پذیرفتم و در اواخر سال ۱۳۷۴ وارد حوزه ی علمیه ی عربیه ی چابهار شدم.

حوزهی علمیهی عربیه چابهار، یکی از بزرگترین و قدیمی ترین حوزه های

۱) مولوی عبدالرحمن چابهاری در سال ۱۳۲۲ شمسی در روستای انزای سرباز به دنیا آمد و از سال ۱۳۴۶ تاکنون امام جمعهی چابهار است. وی برادر کوچکتر مولوی محمد عمر سربازی است و از بین مولویهای اهل تسنن، محکم ترین پایگاه مردمی را در چابهار داراست.



(A)

اهل تسنن است. مسابقات قرآن و سرود خوانی در آن زیاد برگزار میشد. با توجه به سابقهای که من در قرائت قرآن و سرودخوانی داشتم و از صدای زیبایی که برخوردار بودم پس از مدتی به عنوان سرگروه سرودخوانی انتخاب شدم و اشعاری که مولوی محمد عمر سربازی (۱) و مولوی عبدالرحمن چابهاری در زمینههای مختلف مانند؛ نماز، قرآن، مذمت دنیا و... میسرودند را با دوستان تمرین میکردم و هر وقتی که مولوی عبدالرحمن برای سخنرانی به مسجد، روستا و یا حوزهای میرفت، برای اجرای سرود همراه وی میرفتیم.

در یکی از این سفرها \_ به همراه مولوی عبدالرحمن \_ به یکی از مناطق دشتیاری رفتیم. مولوی قرار بود در این سفر با چند نفر از تاجرهای لنجدار منطقه، دیداری داشته باشد تا برای ساختن مسجد جامع چابهار از آنها پول بگیرد.

ما با توجه به موضوع جلسه، شعری به زبان بلوچی درباره بیوفایی دنیا آماده کرده و قبل از سخنرانی ایشان اجرا کردیم.

شعر طولانی و زیبایی بود که الان بیت اولش یادم هست.

«بری ایرهت بی گلشن بری سر سبزو شادانن

بهارا دل مبندتای فقط سه روچ مهمانن»

۱) وی در سال ۱۳۱۲ شمسی در روستای انزاء سرباز به دنیا آمد. در ۱۲ سالگی برای تحصیل به کراچی مهاجرت کرد. پس از هفت سال تحصیل در کراچی به پیشنهاد علمای پاکستان به ایران برگشت و در منطقه ی کوهون حوزه علمیه تأسیس کرد و مشغول تبلیغ عقاید دیوبند شد. از ایشان قریب به ۷۰ اثر تألیفی به جای مانده است. وی بزرگترین عالم و مفسر اهل تسنن بلوچستان بود. وی در اسفند ماه ۱۳۸۶ از دنیا رفت.



چه بسا باغ هم خشک می شود و هم سر سبزی

ولى دل به اين بهار مبنديد كه فقط سه روز اينجا مهمان هستيم.

این سرود را در آن شب و در حضور نزدیک به ۲۰۰ نفر اجرا کردیم که بسیار مؤثر واقع شد؛ زیرا بعد از پذیرایی مفصل، کمک فراوانی نیز به مسجد شد.



# حضور در همایش ختم صحیح بخاری در زاهدان

در اوایل سال ۱۳۷۵ هـش در حوزه ی علمیه ی چابهار، مسابقه ای با موضوع سخنرانی به زبانهای عربی، فارسی و اردو بین طلاب برگزار شد. مسابقه به ایس صورت برگزار می شد که هر کدام از داوطلبان، یکی از زبانها را انتخاب کرده و به آن زبان، سخنرانی کند. مولوی عبدالرحمن داور این مسابقه بود و بهترینها را انتخاب می کرد. بنده در زبان عربی شرکت کردم و رتبه ی دوم را به دست آوردم. رتبه ی نخست را طلبه ای بدست آورد که در سال بعد، مولوی شد؛ در حالی که من تا مولوی شدن، چهار سال فاصله داشتم.

مولوی عبدالرحمن مرا بسیار تشویق کرد و به عنوان جایزه به من گفت: شما می توانید به عنوان نماینده ی حوزه ی علمیه چابهار در جلسه ی ختم «صحیح بخاری» (۱) در حوزه ی مکی زاهدان (۲) شرکت کنید.

۱) مراسمی که همه ساله در ماه رجب برگزار میشود، میهمانهایی را از داخل و خارج کشور دعوت میکنند و در آن مراسم تعداد زیادی از طلبههای اهل تسنن فارغ التحصیل شده و از آن به بعد مولوی میشوند.

۲) مدرسهی علمیهای که مولوی عبدالعزیز ملازاده آن را پایه گذاری کرده و زیر نظر امام جمعـه اهــل تسنن زاهدان است.



در ماه رجب همان سال، من و یکی دیگر از طلاب، از طرف حوزه علمیهی چابهار، به همایش ختم صحیح بخاری که در مسجد مکی زاهدان برگزار میشد، اعزام شدیم.

در حالی که پاسی از شب گذشته بود به شهرستان زاهدان رسیدیم و طبق برنامهی سفر به دفتر مولوی عبدالحلیم قاضی زاده که در بین اهل تسنن به قاضی عبدالحلیم معروف است، رفتیم.

طلابی از شهرهای دیگر نیز آنجا بودند. پس از صرف شام، طلاب در جمعهای کوچک با یکدیگر صحبت میکردند. من هم با دوستم مشغول صحبت بودم که قاضی عبدالحلیم وارد شد و به میهمانها خوش آمد گفت.

فرصت را غنیمت شمردم و نزدیک قاضی عبدالحلیم رفتم و سؤالی که ذهنم را مشغول کرده بود از قاضی پرسیدم.

گفتم: جناب قاضی! این که شیعیان برای امام حسین عزاداری میکنند و لباس مشکی میپوشند، حکمش چیست؟

گفت: پوشیدن لباس مشکی برای عزاداری بدعت و حرام است و چون شیعیان به غیر خدا متوسل میشوند، مشرک هستند.

گفتم: یک سؤال دیگر هم دارم. درباره امام حسین علیه و شخصیت ایشان از دیدگاه اهل تسنن، برایم توضیح دهید.

جواب سوالم را نداد و گفت: این را باید در کتابهای تاریخی مطالعه کنید. صبح روز بعد، به صورت دسته جمعی، به مسجد مکی زاهدان که در خیابان



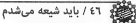
خیام واقع شده است، رفتیم. جمعیت فراوانی از شهرهای مختلف آمده بودند. مجری جلسه مولوی عبدالمجید مرادزهی خاشی بود. مراسم با قرائت قرآن شروع شد و پس از آن، مولوی عبدالحمید اسماعیل زهی امام جمعهی اهل تسنن زاهدان و رییس حوزهی علمیهی مکی پشت تریبون رفت و به میهمانان حاضر در جلسه به ویژه میهمانان خارجی بخیر مقدم گفت.

در این همایش، مفتی محمد تقی عثمانی (۱) به نیابت از مجمع فقهی عربستان، فضل الرحمن از اعضای پارلمان پاکستان و شخصیتهایی از سوریه و علمای اهل تسنن از دیگر استانهای کشور حضور داشتند.

مجری تعداد حاضران در جلسه را اعلام کرد که حدود پنج هزار نفر بودند و طبق لیستی که در دست داشت، میهمانان را معرفی کرد و از آنها خواست تا برنامه شان را اجرا کنند. نوبت به من رسید که به نمایندگی از حوزه چابهار، در جایگاه حاضر شدم. سرودی درباره بی وفایی دنیا که قبلاً در چند مجلس اجرا کرده بودم، در حضورشان خواندم و حاضران مرا به گرمی تشویق کردند.

در روز جمعهی همان هفته به نماز جمعهی زاهدان رفتیم. موضوع سخنرانی مولوی عبدالحمید، دنیا بود و همان اشعاری که در جلسهی ختم بخاری خوانده بودم را به مدت بیست دقیقه خواند و توضیح داد و چندین بار گفت: ایس اشعار

۱) مفتی عثمانی از علمای پاکستان است ولی چند سالی است نایب رییس مجمع فقهی عربستان شده است. قابل ذکر است رییس قبلی این مجمع مفتی بن باز بود که فتوا به مشرک بودن شیعه داده بود و ریختن خون شیعه را مباح میدانست.



را ملا محمد شریف از حوزهی علمیه چابهار خوانده است. خیلی خوشحال بودم که اشعارم را امام جمعهی زاهدان در نماز جمعه خوانده است و این را برای خود افتخاری میدانستم.

به همراه دوستم با رضایت و افتخار به چابهار برگشتیم و خدمت مولوی عبدالرحمن، گزارش سفر دادیم و مولوی بسیار خوشحال و راضی به نظر میرسید.

## جرقهى هدايت

یکی از اساتیدم، مولوی عیسی ملازهی؛ امام جماعت مسجد محمد رسول الشیک چابهار بود. گاهی که برایشان مشکلی ایجاد می شد و نمی توانست به مسجد برود، مرا می فرستاد تا به جای ایشان نماز جماعت را اقامه کنم.

شب عاشورای سال ۱۳۷۵ هـجری شمسی بود و من به جای استادم به مسجد رفتم و نماز عشا را خواندم. همهی مردم از مسجد بیرون رفتند. من آخرین نفری بودم که از مسجد بیرون آمدم و درب مسجد را قفل کردم. میخواستم به مدرسه برگردم که صدای سخنرانی از حسینیهی شیعیان مهاجر چابهار که در فاصلهی ۵۰ متری مسجد ما بود، توجهم را جلب کرد. کنجکاو شدم تا بدانم سخنران چه می گوید؟ زیرا به ما گفته بودند که هر چه روحانیون شیعه می گویند، دروغ است. به این نیت رفتم که ببینم چه دروغهایی می گوید. نزدیک حسینیه رسیدم، خواستم وارد حسینیه شوم؛ ولی خجالت کشیدم، چون لباس مولوی بر تنم بود. (۱)

آهسته کنار پنجره نشستم و به صحبتهای روحانی شیعه گوش دادم. سخنرانی

١) طلاب علوم ديني اهل تسنن پس از طي مدارج علمي كافي ملبس به لباس مولوي ميشوند.



او درباره شخصیت امام حسین الله بود. می گفت: در کتاب «مسند احمد بن حنبل» و «سنن ترمذی» و چند کتاب دیگر، این روایت آمده است که پیامبر الله فرمودهاند:

(A)

«ان الحسن والحسين سيدا شباب اهل الجنة» امام حسن و امام حسين سرور جوانان اهل بهشت هستند.(۱)

می گفت: در کتاب «حیات الصحابة» آمده است: وقتی امام حسین شهید شدند، هیچ سنگی برداشته نمی شد، مگر این که زیر آن خون لخته شده قرار داشت. زمین خون گریه می کرد و خورشید تاریک شده و چندین روز آسمان مثل خون قرمز شد. (۲) و همین طور از کتابهای اهل تسنن مطالبی بیان می کرد و آدرس آنها را نیز ذکر می کرد.

من تعجب کردم که کتاب «حیات الصحابة»، از ما اهل تسنن است ولی من تا به حال، این کتاب را مطالعه نکرده ام و فقط اسمش را شنیده ام. این سوال به ذهنم آمد که این روحانی شیعه، چگونه کتابهای اهل تسنن را مطالعه کرده است؛ زیرا مولوی های ما می گفتند کتابهای شیعه را نخوانید، گمراه کننده اند.

چرا آنها نمی گویند کتابهای اهل تسنن را نخوانید که گمراه می شوید و فقط علمای ما چنین می گویند؟

۱) مسئد امام احمد بن حنبل، ج۵، ص ۳۹۱؛ سنتن ترمندی، ج۲، ص ۳۰۶؛ مستدری حاکم، ج۳، ص ۱۵۱؛ کنز العمال، ج۶، ص ۲۱۷.

۲) حیات الصحابه مولوی محمله یوسف و محمله الیاس کاندهلوی، ج ۲، ص ۶۷۴ (انگسفت الشمس کسفه و هي ظلمه...)؛ تاریخ الاسلام، ذهبی، ج ۵، ص ۱۶ (انه لم یعقب حجر الا وجد تحته دم عبیط... لّا قتل الحسن مطرنا مطرا کالدم علی البیوت و الجدر).





سخنرانی اش تمام شد و روضه خواندن را شروع کرد. روضه ی قتلگاه امام حسین الله را خواند. روضه ی جانسوزی بود که اشکهای من، ملای اهل تسننی که تا آن لحظه، حتی یک قطره اشک هم برای مظلومیت امام حسین الله نریخته بودم، سرازیر شد و بسیار گریه کردم.

قبل از آنکه روضه تمام شود بلند شدم و به مدرسه برگشتم. به گمان خودم آن شب دو گناه مرتکب شده بودم؛ نخست سخنرانی عالم شیعی را گوش داده بودم؛ زیرا علمای ما می گفتند این کار حرام است. دوم اینکه برای امام حسین هی گریه کرده بودم و به فتوای مولوی ها این کار نیز حرام است. ساعت از ۱۲ شب گذشته بود؛ وارد مدرسه شدم. حال عجیبی داشتم. یکی از طلبهها مرا دید و گفت: چه شده؟ چرا ناراحتی؟ گفتم: چیز خاصی نیست. به اتاقم رفتم، دوستانم خوابیده بودند. خواستم بخوابم ولی سخنان آن روحانی شیعه فکرم را به خود مشغول کرده بود، طاقت نیاوردم و به کتابخانهی حوزه رفتم تا آن روایت را پیدا کنم. البته قبلا روایت «سیدا شباب» را در کتاب «مسند احمد»، دیده بودم ولی برای آن که دلم آرام شود، به سراغ روایت و سند آن رفتم. آن را پیدا کردم. سپس کتاب «حیات الصحابة» را برداشتم و با کمال تعجب دیدم که آنچه روحانی شیعه نقل کرده، صحیح است. به خودم گفتم: اینها، مطالبی است که از کتابهای ما نقل می کنند، پس معلوم است که خیلی از کتابهای ما را مطالعه کرده اند و مطالب زیادی از ما می داند.

آن شب، شب عجیبی بود. دو سؤال، وجود مرا فرا گرفته بود و هر چه فکر می کردم، نمی توانستم خودم را قانع کنم!



سؤال نخست این بود که آیا شیعیان، واقعاً مشرکند؟! لحظهای با خودم فکر کردم، عجیب است! آن طور که در آیات قرآن و روایات آمده است، مشرکان کسانی هستند که مخالف خدا و پیامبر و مخالف با دین مبین اسلام هستند! پس اینها (شیعیان) چه نوع مشرکانی هستند. در حالی که خداوند و پیامبر شخص را قبول دارند و حتی به اهل بیت پیامبر شخص محبت می ورزند و بر منبرهایشان نیز از پیامبر اسلام شخص مدح و تعریف، می کنند و بر مصایب آنها گریه می کنند؟! به دلم افتاد که امکان ندارد اینها مشرک باشند.

سؤال دوم این بود که: روایتی را در «صحیح بخاری» که به نظر ما معتبرترین کتاب اهل تسنن بعد از قرآن محسوب می شود، خوانده بودم مبنی بر این که: هرکس برای مردهای گریه کند، آن میت را به سبب گریهی اهلش، در قبر عذاب می دهند! (۱) با خود گفتم: آیا خداوند، واقعاً امام حسین که سید شباب اهل الجنه است و یا مادرشان که سیده نساء العالمین است را در قبر به خاطر گریهی شیعیان، عذاب می دهد؟! یعنی امشب که ما برای امام حسین که گریه کردیم، امام حسین به را در قبر عذاب می دهند؟ امکان ندارد.

تا صبح خوابم نبرد. صبح ساعت ۷ با مولوی عیسی ملازهی کلاس داشتیم. مولوی وارد کلاس شد. قبل از آن که درس را شروع کند، گفتم: ببخشید جناب استاد! سؤالی از شما دارم.

۱) فان رسول الله عليه قال إن الميت ليعذب ببكاء أهله عليه. صحيح بخارى، ج ١، ص ٢٥١، كتاب الجنائز
 باب ٣٢، حديث شماره ١٢٨۶.



مولوى عيسى گفت: بفرماييد.

گفتم: آیا این روایت درست است که اگر شخصی برای مردهای گریه کند، آن مرده را در قبر عذاب میدهند؟

مولوی عیسی گفت: بله، این روایت در «صحیح بخاری» \_ صحیح ترین کتاب بعد از قرآن \_ آمده است.

گفتم: آیا وقتی که شیعیان برای امام حسین گیه گریه میکنند، خداوند امام حسین گیه را در قبر عذاب می دهد؟

مولوی از این سؤالم جا خورد و گفت: استغفر الله، اصلاً امکان ندارد. اینچه سوالی است که میپرسی؟! فوراً کتابهایتان را باز کنید تا درس را شروع کنم.

گفتم: آقای مولوی! تا جواب بنده را ندهید، نمی توانم درس بخوانم.

مولوی عیسی بعد از چند لحظه گفت: شما حق ندارید سوالی دربارهی شیعه بپرسید، امام حسین الله از اولیای خداست و خداوند ولی اش را عذاب نمی کند.

جواب استادم مرا قانع نکرد. شب به کتابخانه رفتم تا پاسخ سؤالاتم را در کتابها جستجو کنم. کتابهای مختلفی را نگاه کردم ورق می زدم که ناگهان به کتابی برخوردم به نام «شفاء الاسقام و الاحزان»؛ نوشتهی مولوی محمد عمر سربازی (تصویر شماره ۱). هر چه بیشتر این کتاب را مطالعه می کردم، به جای حل سؤالاتم، سؤالات جدیدی برایم ایجاد می شد.

صبح روز بعد، كتاب «شفاء الاسقام» را به دست گرفتم و به سراغ مولوى عبدالحي رفتم.



گفتم: جناب مولوی! به چه دلیل ما معتقدیم که شیعه مشرک است؟ مولوی عبدالحی گفت: دلایل متعددی دارد. یکی از آنها، این است که شیعیان به اهل بیت پیغمبر علی متوسل می شوند و رفع حاجاتشان را از آنها می خواهند.

گفتم: اگر کسی از اهل تسنن متوسل به غیر خدا شود، حکمش چیست؟ مولوی عبدالحی گفت: اهل تسنن به هیچ وجه متوسل به غیر خدا نمی شوند و آن کسی از اهل تسنن که چنین کند \_ به عقیده ی ما \_ مشرک است و از اسلام خارج است.

کتاب «شفاء الاسقام» را که در دستم بود، به مولوی نشان دادم و گفتم: این کتابی است که استاد شما؛ مولوی محمد عمر سربازی نوشته است. آیا تاکنون، این کتاب را دیدهاید؟

مولوی عبدالحی گفت: بله، از دعاهای این کتاب استفاده کردهام.

گفتم: چرا مولوی محمد عمر \_ در این کتاب \_ متوسل به نام ابوبکر و عمـر شده است؟!

مولوی عبدالحی گفت: استغفر الله، باز کن ببینم چه نوشته است؟ صفحهی ۳۳ کتاب را آوردم. در آن، نوشته شده بود:

هر کس دندانش درد میکند، بر کاغذی بنویسد: «ابوبکر الصدیق من الصادقین الابرار اکبر ۹۲» و آن را روی دندانش بگذارد، دندانش خوب می شود ان شاء الله. (تصویر شماره ۲)(۱)

١) تصوير صفحات مربوطه در آخر كتاب آورده شده است.



گفتم: آیا توسل به ابوبکر جایز است و توسل به علی جایز نیست؟ بلافاصله، صفحهی ۸۵ را گشودم و با انگشتم اشاره کردم و گفتم: جناب مولوی! این جا را ببینید استاد شما چه نوشته است؟! نوشته است:

هر که میخواهد در خواب جنب نشود، نام آدم را بر ران راست خود و نام حوا را بر ران چپ خود بنویسد، ان شاء الله جنب نمی شود! (تصویر شماره ۳)

گفتم: آقای مولوی! چرا مولوی محمد عمر، که بزرگترین مفتی معاصر اهل تسنن ایران است، توسل به نام آدم و حوا را اجازه داده است؟ و چرا به نخستین پیامبر الهی توهین کرده است؟ آیا ارزش حضرت آدم این قدر کم است که نامش را بر ران بنویسیم تا جنب نشویم؟ کدام پیامبر یا کدام صحابه نام آدم و حوا را بر ران خویش نوشت؟ از کجا این مطلب را نقل میکند؟

در حین صحبتم، مولوی مکرر میگفت: استغفر الله. چنان استغفار میکرد که گمان کردم این نخستین باریست که این مطالب را می شنود، در حالی که یکی از شاگردان مولوی محمد عمر بوده و همهی کتابهایش را خوانده بود.

مولوی نتوانست جوابم را بدهد و من با ناراحتی از ایشان جدا شدم.

# آغاز تحقيق دربارهى مذهب شيعه

پس از این که به سؤالاتم جواب قانع کنندهای ندادند، تصمیم گرفتم کتابی از شیعیان را مطالعه کنم تا بدانم چه دلایلی برای اثبات مذهب خود دارند؟

کتابخانهی حوزه چابهار را جستجو کردم ولی متأسفانه کتابی از شیعه نیافتم.

دو سه روز بعد، به سراغ یکی از دوستانم که در هنرستان چابهار درس میخواند رفتم و از او پرسیدم: آیا شما معلم شیعه دارید؟

دوستم گفت: بله، مگر چه شده؟

گفتم: آیا می توانی کتابی درباره ی اثبات مذهب شیعه از ایشان برای من بگیری؟ می خواهم آن را مطالعه کنم.

دوستم گفت: من از ایشان سؤال میکنم، اگر چنین کتابی داشتند، برای شما می آورم.

دوستم رفت و فردای آن روز نزد من آمد و قبل از اینکه کتاب را به من بدهد، گفت: این کتاب را به شما امانت میدهم. قسم بخور که به هیچ وجه نامی از من و معلمم نزد کسی نبری. من نیز سوگند یاد کردم که نامی از آن دو نبرم.



کتاب قطوری بود به نام «شبهای پیشاور»، نوشتهی مرحوم «سلطان الـواعظین شیرازی» (۱) کتاب را در کیفم گذاشتم و به اتاق برگشتم.

مولویها ما را از مطالعهی کتابهای غیر درسی، خصوصاً کتابهای شیعه به شدت منع می کردند و کتابهای شیعه را، کتب ضاله معرفی کرده بودند. به ایس دلیل نمی توانستم این کتاب را به صورت علنی مطالعه کنم. از ایس رو شبها و هنگامی که دوستانم می خوابیدند، به کتابخانه می رفتم و کتاب «شبهای پیشاور» را باز می کردم و هر مطلبی که از کتب اهل تسنن آدرس داده بود آن کتاب را می آوردم و آن مطلب را پیدا می کردم.

گاهی فردی وارد کتابخانه می شد و به ناچار آن کتابها را پنهان می کردم و کتابهای درسی را بر روی میز می گذاشتم. پس از مطالعه، کتاب «شبهای پیشاور» را تا شب بعد درون کیفم می گذاشتم.

در یک ماه نخست از مطالب این کتاب بسیار ناراحت بودم، چون تخلفات خلفا را نوشته بود. با خود می گفتم: خدایا! چنین کتابهایی که به خلفای اهل تسنن توهین می کنند هم در سیستان و بلوچستان یافت می شود؟! ولی تنها چیزی که باعث می شد به خواندنش ادامه دهم، مدارک و منابعی بود که از کتابهای اهل تسنن ذکر کرده بود.

۱) در سال ۱۳۴۵ هجری قمری در شهر پیشاور پاکستان مناظرهای به مدت ۱۰ شب، بین علمای پاکستان و مرحوم سلطان الواعظین شیرازی روی داد و مطبوعات پاکستان، این مناظرات را منعکس کردند که نتیجهی آن شیعه شدن تعداد زیادی از مردم آن دیار شد. همهی آن مناظرات در کتابی به نام شبهای پیشاور جمع آوری شده است.



تمام این کتاب را مطالعه کردم و حتی برای یافتن کتب دیگر شیعه، به زاهدان رفتم؛ ولی متأسفانه کتاب دیگری در این زمینه پیدا نکردم و با ناامیدی به چابهار برگشتم.

سال ۱۳۷۹هـش. بود که پدرم پیشنهاد ازدواج با دختر عمویم را به من داد. بنده پذیرفتم و در آن سال با دختر عمویم ازدواج کردم.



#### اعزام به میناب و تکمیل شدن تحقیقات

در حوزههای علمیه اهل تسنن بلوچستان، هر طلبهای که ۱۱ سال درس بخواند مولوی می شود و برای ادامه ی تحصیل به کراچی پاکستان می رود و پس از ۳ سال تحصیل در آنجا مفتی می شود. در سال ۷۹، قرار بود که مسؤول مدرسه، ما را برای ادامه ی تحصیل به کراچی بفرستد تا مفتی شویم؛ ولی تنها برخی از دوستان مرا فرستاد و مرا نگه داشت.

از طرف حوزه ی علمیه ی مولوی عبدالرحمن به من گفتند: شما باید به هرمزگان و منطقه ی سیریک میناب بروید و امام جمعه آنجا بشوید؛ زیرا دین در آنجا غریب است.

علت این پیشنهاد آن بود که اهل تسنن هرمزگان، که شافعی مذهب بودند، به تدریج شیعه میشدند. مولوی عبدالرحمن خود را در این رابطه مسئول میدانست و از چنین اتفاقی نگران بود. از این رو تصمیم گرفت که برخی از طلابی را که دارای قدرت بیان و اطلاعات کافی هستند به آن مناطق بفرستد تا جلوی شیعه شدن اهل تسنن را بگیرند.

من از این پیشنهاد به گرمی استقبال کردم و این فرصت را غنیمت دانستم تا تحقیقاتم را کامل کنم. از این رو در ماه شعبان ۱۳۷۹ و از طرف دفتر مولوی عبدالرحمن چابهاری، به عنوان امام جمعه منطقه ی پشت کوه بیابان سیریک میناب انتخاب شدم.

قبل از اینکه به آن منطقه بروم، عمویم (ملا در محمد) به بنده سفارش می کرد که: مواظب و مراقب باش که شافعی نشوی. گفتم: چشم این را مطمئن باشید که شافعی نمی شوم.

به همراه چند نفر از طلبهها، به آن منطقه رفتیم. آنها در ضمن معرفی بنده به عنوان امام جمعه، محدودهی فعالیت مرا نیز تشریح کردند و رفتند.

در بین برخی از مولویها رسم بود که وقتی برای تبلیغ به منطقهای میرفتند و ساکن میشدند، قبل از شروع فعالیت تبلیغی نام و محل تبلیغی خود را در دفتر نمایندگی رهبری در امور اهل تسنن آن منطقه مینوشتند.

به همین منظور به بندرعباس رفتم و نام خود و محل تبلیغی ام را به دفتر نمایندگی رهبری اعلام کردم.

در همان اتاقی که نامنویسی کردم، جزوههایی را دیدم که مجمع تقریب مذاهب آنها را به چاپ رسانده و در آنها مسایل اختلافی شیعه و اهل تسنن را بررسی کرده بود. من که چندین سال دنبال چنین کتابهایی بودم با دیدن این جزوات \_ طاقت نیاوردم و با اصرار یک دوره از آن را گرفتم. گمشدهام را پیدا کرده بودم و خیلی خوشحال بودم. آنها را برداشتم و به منطقهی تبلیغیام برگشتم.



دو هفته پس از این ماجرا دو نفر از بزرگان آن منطقه به اتاقم آمدند و از کیم آبی و خشکسالی چندین ساله، که به زندگیشان فشار آورده بود، اظهار ناراحتی كردند. آنان پيشنهاد كردند كه نماز باران را اقامه كنم. من پيشنهادشان را پذيرفتم و قرار بر این شد که در روز مشخصی، همهی مردم در بیابان جمع شوند تا نماز باران خوانده شود.

آن روز فرا رسید. قبل از این که نماز را شروع کنم، خداوند را به آبروی حضرت زهرای مرضیه الله سوگند دادم و عرض کردم: خدایا شنیدهام که آب مهریهی فاطمهی زهرای است. تو را به آبروی حضرت زهرای، باران رحمتت را بر سر مردم این منطقه نازل بفرما! و سیس نماز را اقامه کردیم.

پس از چند ساعت، باران الهی شروع به باریدن کرد و تا سه روز ادامه یافت. همه خوشحال بودند و من از همه خوشحال تر که با توسل به حضرت زهراه، در بین مردم سر افکنده نشدم و گره از کار مردم باز شد. پس از این ماجرا، مردم به من احترام ویژه میگذاشتند. بـه برکـت ایـن کرامـت فـاطمی سـد بزرگـی در منطقهی «سرارو» ساختند که اکنون از سدهای مشهور هرمزگان به شمار می آید.

کرامت دیگری که از حضرت زهرای مرضیه ای به خاطر دارم این بود که، مسجدی که بنده در آن امام جماعت بودم، مؤذن پیری داشت. یک روز نیم ساعت قبل از اذان به مسجد رفتم. مؤذن مرا دید، آمد و در کنار من نشست. سپس گفت: جناب مولوی! یک خواهشی از شما دارم!

گفتم: بفرمایید.



گفت: دختری دارم که ازدواج کرده و هفت سال پشت سر هم، در ۶ ماهگی بچهاش سقط می شود. خیلی ناراحت است. هر دکتری که بردیم، فایده نداشت. شما می توانید کاری برایش بکنید؟

قلم و کاغذی از جیبم در آوردم و متوسل به حضرت زهرای شدم و صلوات مخصوص حضرت زهرای را که از شیعیان شنیده بودم روی کاغذ نوشتم: «اللهم صل علی فاطمة و أبیها و بعلها و بنیها والسر المستودع فیها بعدد ما أحاط به علمك.» کاغذ را چند بار تا زدم و گفتم: این دعا را به بازوی راست دخترت ببند. ان شاء الله خداوند به حرمت این دعا شفایش می دهد.

حدوداً ۸ ماه بعد، از مؤذن، جویای احوال دخترش شدم. گفت: الحمد لله، الان هفت ماهه حامله است و بچهاش سقط نشده است.

بچه که به دنیا آمد، مؤذن به دنبالم آمد و مرا به خانهی دخترش برد. نوزاد را آورد و به من داد. گفتم: شما باید اسم این دختر را فاطمه بگذارید. آنها نیز همین نام را بر دختر خود گذاشتند.

این کرامات را که از اهل بیت شده دیدم، اعتقادم به اهل بیت شد و یقین پیدا کردم که توسل به اهل بیت شد، نه تنها شرک نیست بلکه حلال بسیاری از مشکلات است.

در مدت سه سالی که امام جمعه آن منطقه بودم، هیچ وقت به حود اجازه نمی دادم فضایل را که اهل تسنن برای خلفایشان نقل میکنند، برای مردم بگویم و از آن طرف نیز جرأت نمی کردم که فضایل اهل بیت پیامبر ایم را نقل کنم.



بیشتر درباره قیامت، بهشت و جهنم و فضایل و رذایل اخلاقی سخنرانی می کردم. در یک روز جمعه که بخشی از خطبهام درباره فضیلت انفاق و صدقه دادن بود، آیات ابتدایی سوره انسان را که در شأن امیرالمؤمنین شخ و فاطمه ی زهرای و حسنین شاست، خواندم و داستان نزول این آیات را، توضیح دادم. (۱) چند نفر از وسط جمعیت برخاستند و به نشانه ی اعتراض مسجد را ترک کردند. پس از اتمام نماز به دیدنشان رفتم و علی رغم این که علت را می دانستم، دلیل کارشان را از آنان پرسیدم. در جواب گفتند: چرا حرفهایی را که شیعیان می گویند برای ما می گویی؟ گفتم: این داستان را اهل تسنن نقل کردهاند. مگر امام علی شخ فقط مال گفتم: این داستان را اهل تسنن نقل کردهاند. مگر امام علی شخ فقط مال

متأسفانه جو غالب اهل تسنن، این گونه است که دوست ندارند فضایل امیرالمؤمنین شاید و اهل بیتشان را بشنوند؛ هر چند که ادعای دوستی اهل بیت را میکنند. اگر فضایل آنها را بگویید، یا شما را متهم به شیعه بودن میکنند یا با سردی با شما برخورد میکنند و اگر فضایل خلفا و صحابه (خصوصاً عمر بن خطاب و عایشه) را بگویید بسیار خوشحال می شوند.

۱) سيوطى، ثعلبى، زمخشرى و... مى گويند: اين آيات در شأن اهل بيت نازل شده است (أخرج ابن مردويه عن ابن عباس فى قوله ويطعمون الطعام على حبه الآية قال نزلت هذه الآية في علي بن أبي طالب وفاطمة بنت رسول الله على المدر المنشور، جلال الدين السيوطى، ج٤ ص ٢٩٩؛ تفسير الشعلبى، الثعلبى، الثعلبى، ج١، ص ٩٩٠؛ الكشاف، زمخشرى، ج٢ ص ٤٧٠؛ شواهد التنزيل، حاكم حسكانى، ج٢، ص ٣٩٣ تا ٢٠٠٨ تا ١٠٠١ (ذيل آيات سوره انسان)؛ تفسير فخر رازى، ج ٣٠، ص ٢٠٠ وقال و ٢٢٠ (ذيل آيه شير فعر مائه الاولى)؛ تفسير قرطبى، ج ١٩، ص ١٣٠، ذيل آيهى شريفهى (وقال أهل التفسير نزل في علي و فاطمة رضى الله عنهما). (محقق)



البته این امر تازگی ندارد و در طول تاریخ چنین بوده است. نمونه ی آن حاکم نیشابوری، نویسنده ی کتاب «المستدرک علی الصحیحین» است. او را فقط به جرم این که پس از بیان فضایل خلفای ثلاثه، فضایل امیرالمؤمنین شخ را منصفانه نقل کرده است، متهم به تشیع کردند<sup>(۱)</sup> و حتی در مجلسی منبر او را هم شکستند.<sup>(۲)</sup> ده ها مورد دیگر نیز از این گونه موارد وجود دارد.

وهابی کنند؛ ولی بنده که از ماهیت و هدف پلیدشان اطلاع داشتم، ایس اجازه را وهابی کنند؛ ولی بنده که از ماهیت و هدف پلیدشان اطلاع داشتم، ایس اجازه را به آنها ندادم. در یک روز جمعه، یک مولوی وهابی مسلک که در نزدیکی روستایمان ساکن بود به من گفت: ما در روستایمان نماز جمعه داریم. شما که جمعیتتان کم است، نباید در اینجا نماز جمعه اقامه کنید و باید با همهی مردم روستا به روستای ما بیایید. میدانستم قصدشان این است که مردم را به آنجا بکشانند و برایشان بر ضد شیعه سخنرانی کنند. گفتم: نه ما همین جا نماز جمعه برگزار میکنیم و اصلاً جمعیت ملاک نیست. امام ابوحنیفه در کتاب «قدوری» گفته است: حتی با سه نفر هم میشود نماز جمعه خواند. خودمان نماز جمعه اقامه کردیم و به مردم اجازه ندادیم که به آنجا بروند.

<sup>1)</sup> تاريخ بغداد، الخطيب البغدادى، ج٣، ص٩٩؛ «وكان ابن الربيع يميل إلى التشيع»؛ ذهبى در ميزان الاعتدال، ج٣، ص٥٠٨، شماره ٧٨٠٤؛ وقد قال ابن طاهر: سألت أبا إسماعيل عبد الله الأنصارى عن الحاكم أبي عبدالله، فقال: إمام في الحديث رافضي خبيث. قلت: الله يحب الانصاف، ما الرجل برافضى، بل شيعى فقط.

۲) تاريخ الاسلام، ذهبي، ج.۲۸، ص ۱۳۲؛ سير اعلام النبلاء، ج.۱۷ ص ۱۷۵.

#### هدایت به مکتب اهل بیت این

هفتهی نخست اردیبهشت سال ۸۲هـش.، مطلبی را در کتابهای اهل تسنن دیده بودم مبنی بر اینکه «بعد از ارتحال پیامبر اسلام الله وقتی علی الله ابوبکر بیعت نکرد، به زور دستهای ایشان را بستند و از خانه به مسجد آوردند و بیعت گرفتند». (۱) با دیدن این مطلب در کتب اهل تسنن خیلی تعجب کردم. باور این قضیه برایم سخت بود که چگونه با حضرت علی الله الغالب و فاتح خیبر بوده است، بعد از رسول خدا الله اینگونه برخورد کنند؟! آیا این جریان واقعیت داشته است؟

شب چهارشنبه ای به مسجد رفتم. دو رکعت نماز خواندم و پس از نماز از خداوند خواستم که خدایا! من چنین مطلبی را در این کتابها دیده ام، اگر این جریان صحت دارد و آنها چنین جسارتی به امیرالمؤمنین کوده اند، به گونه ای به من نشان بده. خسته بودم. خوابم برد. در خواب دیدم که از کنار نهر آبی عبور میکنم. کمی جلوتر، عده ای جمع شده بودند. نزدیکشان رفتم. جمعیت را کنار

۱) معاویه خطاب به امام علی الله می گوید: فی کل ذلك تقاد کما یقاد الجمل المخشوش؛ در هر موردی مانند شتری فراری که برای داغ کردن می برند، به زور برای بیعت رفتی! *أنساب الأشراف، ج۱، ص۲۷۸*.



زدم، دیدم دو نفر طناب سفید و کلفتی را به دستان مردی بسته اند و او را می کشند. پرسیدم: اینجا چه خبر است؟!

گفتند: این شخص علی بن ابی طالب الله است.

همهی مردم نگاه می کردند و زنی فریاد می کشید و شیون می کرد. پرسیدم این زن کیست؟

گفتند: فاطمه دختر رسول خداع است. او فریاد میزد: وامحمدا، وا علیا. وامحمدا، واعلیا.

از خواب پریدم. اشکهایم روی صورتم ریخته بود. وضو گرفتم و دو رکعت نماز شکر خواندم و خداوند را شکر کردم که داستانی را که در کتابهای اهل تسنن آمده است به من نشان داد.

دیگر طاقت نیاوردم و تصمیم گرفتم به صورت علنی شیعه شوم. البته بنده از سال ۷۹ و به صورت تقیه و پنهانی شیعه شده بودم ولی جرأت نمی کردم اعلام کنم ولی بعد از این خواب، تصمیم قطعی گرفتم که تشیع خود را اعلام کنم.

روز جمعهی همان هفته و پس از این که نماز جمعه را اقامه کردم، به منزل یکی از اهالی روستا که جلسهای در آنجا بر قرار بود رفتم. یک نفر را فرستادم که جلد اول «صحیح بخاری» را بیاورد.

به حاضران در جلسه گفتم: من چند سال است که دربارهی شیعه، تحقیق کردهام و به این نتیجه رسیدهام که مذهب اهل بیت اهل بر حق است و خلفا، حق اهل بیت اهل بیت اهم رسما شیعه هستم.





همه از این سخنم تعجب کردند و با عصبانیت، به من نگاه می کردند. پیر زنی گفت: تو چطور دلت می آید حضرت عمر را رها کنی؟

«صحیح بخاری» را باز کردم و گفتم: در همین کتاب نوشته شده است که: حضرت عمر شما استاد پیامبر بوده است! زنان پیامبر بی حجاب بودند و عمر به پیامبر دستور داد که به زنانت بگو حجاب را رعایت کنند و آیـهی حجاب نازل شد.(۱) نماز صبح پیامبر قضا می شد و عمر به پیامبر تذکر می داد.(۲) در همین کتاب آمده است که پیامبر جلوی اصحابش، ایستاده ادرار کرده است<sup>(۳)</sup> و به

١) «عن عايشه أنّ ازواج النبيء الله كن يخرجن بالليل إذا تبرزن إلى المناصع وهو صعيد افسيح فكمان عمــر يقول للنبي رَا الله عَمَا الله عَما الله عَمَا ال ليلة من الليالي عشاء وكانت امرأة طويلة فناداها عمر ألا قد عرفناك يا سودة \_حرصا على أن ينزل الحجاب \_ فانزل الله آية الحجاب».

عایشه می گوید: همسران پیامبر سُراکی شبها برای قضای حاجت به بیابان می رفتند. عمر به پیامبر سُراکیکه می گفت: زنانت را در حجاب کن ولی رسول خدائر اللہ چنین نمے کرد (گوش بـه حـرف عمـر نمی دادا) شبی از شبها سوده دختر زمعه، همسر پیامبر سُلِی که زنی بلند قد بود بیرون رفت. عمر فریاد زد: ای سوده ترا شناختیم ـ به جهت حرصی که برای نزول آیه حجاب داشت (این کار را كرد) \_ أن كاه أيه حجاب نازل شد. صحيح بخارى، ج ١ ص ٤٩، كتاب الوضوء، باب خروج النساء إلى البراز و مشابه أن در ج١، ص ٤٦، كتاب الاستئذان، باب آية الحجـاب؛ صحيح مسلم، ج٧، ص ٤ تا ٧؛ مسئد احمد، مسند عايشه، ج٤، ص٢٢٣؛ السنن الكبرى، بيهقى، ج٧، ص٨٨. (محقق)

٢) صحيح بخارى، ج١، ص٧٥، كتاب التيمم، باب الصعيد الطيب وضوء المسلم يكفيه من الماء حديث ٣٤٤، باب مواقيت الصلاة و فضلها، باب الاذان بعد ذهاب الوقت؛ وج ٤، ص ٢٣٢، باب علامات النبوة في الاسلام، حديث اول؛ صحيح مسلم، ج٢، ص ١٤١و ١٤٢؛ صحيح ابن حبان، ج٢، باب تيمم، ص ۱۲۴؛ السنن الكبرى، بيهقى، باب غسل الجنب و وضوء المحدث، ج١، ص ٢١٨ تا ٢١٩؛ مسئد احمد، حديث عمران بن حصين، ج١، ص ٢٣٤ تا ٢٣٥. (محقق)

٣) عن حذيفة؛ قال: أتى النبي عَلَيْكِ سباطة قوم فبال قائماً، ثم دعا بماء، فجئته بماء فتوضأ. حذيفه مي كويـد: پیامبر کنار زباله دان گروهی رفت و ایستاده بول کرد و.... بخاری، کتاب الوضوء بـاب البـول قائمـا



همین ترتیب احادیثی از بخاری که به پیامبر توهین کرده بود را خواندم و به آنها نشان دادم.

نخستین بار بود که این مطالب را می شنیدند. تعجب کردند که در معتبرترین کتابشان بعد از قرآن، این مطالب آمده است.

پیرمردی در جلسه گفت: تـو کـه شـیعه شـده بـودی، چـرا نمـاز جمعـهی آمروزمان را خراب کردی؟ حالا چه کنیم؟

گفتم: نمی دانم. من سه سال است که شیعه شدهام ولی به شما نگفته بودم.

پیرمرد دو دستش را بلند کرد و محکم به سرش زد و گفت: وای! نماز سه سال ما را خراب کردی چه خاکی بر سرمان بریزیم؟

گفتم: بروید از علمایتان بپرسید! به من ربطی ندارد.

صاحب خانه که بانی مسجد بود، گفت: شما دیگر حق ندارید در مسجد ما نماز بخوانید و باید از اینجا بروی!

گفتم: ان المساجد شه، (۱) مسجدها برای خدا هستند نه بـرای شـیعه یـا اهـل تسنن. من در مسجد شما نماز میخوانم.

گفت: اگر جرأت داری، بیا.

 $\rightarrow$ 

وقاعدا حديث ٢٢٤؛ مسئد احمد، حديث مغيرة بن شعبة، ج٢، ص٢٤٥؛ و حديث حذيفة بن اليمان، ج۵، ص٢٢٤ و حديث جدا، ص١١١و١١١ ح۵، ص٢٨٦ و ٣٩٠؛ سنن ابن ماجه، باب ما جاء في البول قائما، حديث ج١، ص١١١و١١١ ح ٣٠٥ و ٣٠٠؛ سنن ابن البول قائما، ج١، ص١٢٥ مح٣٠؛ سنن النسائي، ذكر الفطرة الاختقان، ج١، ص١٢ تا١٩؛ و الرخصة في البول في الصحراء قائما. (محقق)

١) جن / ١٨.



فردای آن روز چند نفر از جوانهای شیعهی همان روستا را با خود به مسجد بردم و در مقابل چشمانشان نماز جماعت ظهر و عصر را بر طبق فقه شیعه اقامه کردیم.



#### سفر به بلوچستان و تهدید شدن به قتل

پس از اینکه شیعه شدم، از منطقه ی تبلیغی ام به بندر عباس، نزد امام جمعه ی شیعیان آیت الله نعیم آبادی رفتم و داستان شیعه شدنم را برایش تعریف کردم. ایشان با آغوش باز از بنده استقبال کردند. سه ماه در بندرعباس ماندم. خبر به پدر و عمویم رسیده بود و آنها به صورت تلفنی به دنبالم می گشتند تا این که به دفتر آیت الله نعیم آبادی زنگ زدند. گوشی تلفن را به من دادند، عمویم پشت خط بود. با ناراحتی پرسید: شنیده ام شیعه شدی، درست است؟!

گفتم: بله، تحقیق کردم و به این نتیجه رسیدم که مذهب شیعه بر حق است. عمویم گفت: وقتی این خبر را شنیدیم از مولوی محمد عمر پرسیدیم. ایشان فتوا دادند که او مرتد شده و ریختن خونش حلال است و زنش نیز طلاق است!

اگر دست ما به تو برسد، حتماً تو را خواهیم کشت!

گفتم: من از شما نمی ترسم بلکه برای آوردن خانمم به این جا به بلوچستان می آیم. عمویم گفت: اگر جرأت داری، بیا.

به همراه دو جوان شیعه به بلوچستان رفتم. در جلسهای که چند نفر از خویشاوندان حضور داشتند، عمویم با من بحث کرد. من نیز جوابش را از کتابهای



اهل تسنن دادم. ناگهان عصبانی شد، چاقو را برداشت و به طرف من حمله کرد. دو نفر بلند شدند و دستهای عمویم را گرفتند. مادرم گریه می کرد و می گفت: رهایش کنید او دیوانه و روانی شده، بر می گردد و اهل تسنن می شود، نکشیدش.

من که ترسیده بودم، گفتم: حق با شماست؛ بر می گردم و اهل تسنن می شوم. شب سوم بود، یکی از ریش سفیدان محل ما، چند نفر از ملاها را به صرف شام دعوت کرد.

عمویم (مولوی در محمد) با صدای بلند، در جلسه مسئلهای را از من پرسید. فکر می کرد، من نمی توانم جوابش را بدهم و جلوی جمعیت حجل و سر افکنده می شوم.

عمویم گفت: من سؤالی از شما دارم، اگر آن را جواب دادی؛ معلوم است که شیعه ها مسلمانند و اگر جواب ندادی، معلوم می شود شیعه مشرک است و خون تو حلال است.

دوست شیعهام که کنارم نشسته بود به من گفت: این ها را رها کن، بیا تا اتفاقی برای ما نیفتاده از اینجا برویم.

گفتم: نگران نباش، امام حسین شیخ همراه ما است، خودش ما را هدایت کرده و خودش هم حمایت میکند.

عمویم گفت: مگر شما شیعیان نمی گویید که پیامبر عظی علم غیب داشته و از اسرار عالم با خبر بوده است؟

گفتم: بله، چنین اعتقادی داریم.



گفت: پس چرا پیامبر اکرم ایس نمی دانست درون ابوبکر و عمر چه خبر است و با دخترانشان ازدواج کرد؟ مگر این مطالبی را که شما درباره آن دو می گویید پیامبر نمی دانست؟ اگر نمی دانست، پس چرا می گویید علم غیب داشته است؟ یا باید بگویید علم غیب نداشته و یا باید اقرار کنید مطالبی که درباره ابوبکر و عمر می گویید صحیح نیست.

گفتم: جواب شما را میدهم به شرطی که اعتراف کنید این مطالب در کتابهایتان آمده است.

گفت: باشد بگو ببینم چه میخواهی بگویی؟

گفتم: اگر پیامبر علم غیب ندارد، چه کسی علم غیب دارد؟

كفت: فقط خدا!

گفتم: منم همین سوال را از شما دارم. مگر شما نمیگویید انتخاب شوهر برای حضرت فاطمه به دست خدا بود (۱) پس چرا وقتی ابوبکر (بهترین صحابه به قول شما)، به خواستگاری فاطمهی زهرای دختر پیغمبر شخی رفت خدا قبول نکرد؟ (۲) مگر چه ایرادی در وجود او بود که خدا قبول نکرد ابوبکر شوهر فاطمه به بشود؟ چرا اجازه نداد عمر شوهر فاطمه به شود؟ مگر

ا) در تاریخ ابن عساکر آمده است که؛ خداوند علی الله و فاطمه الله را به ازدواج هم درآورد. (فوالذي بعثني بالکرامة واستخصني بالرسالة ما أنا زوجته ولکن الله زوجه ما رضیت حتی رضي علي وما رضیت فاطمة حتی رضي الله رب العالمین) تاریخ مدینة دمشق، ابن عساکر، ج ۴۲، ص ۱۲۶.

Y) متقى هندى مىنويسد: ابوبكر و عمر، فاطمه را از رسول خدا صلى الله عليه وآله وسلم خواستگارى كردند و آن حضرت نپذيرفت. (خطب أبوبكر وعمر فاطمة إلى رسول الله عليها فأبى رسول الله عليهما) كنز العمال، المتقى الهندى، ج١٣، ص١٢٤.



نمی گویید خداوند شوهر حضرت زهرای را انتخاب کرده است، پس به امر خدا ابوبکر و عمر در خواستگاری حضرت فاطمه و شدند؟ چه اشکالی در وجود این دو نفر بود؟ خدا که علم غیب داشت، چه چیزی در وجودشان دید که آن دو را لایق ازدواج با حضرت فاطمه و ندانست؟

مجلس كاملاً ساكت شد و هيچ كس حرف نميزد.

عمویم گفت: والله ما نمی دانیم! ما که آنجا نبو دیم تا بدانیم چرا ابوبکر و عمر رد شدند و اجازه ندادند شوهر فاطمهی زهرا الله شوند.

گفتم: من هم آن روزی که پیامبر شی به خواستگاری عایشه و حفصه رفت، آنجا نبودم.

عمویم که در مقابل جوابم کم آورده بود احساس خطر کرد و گفت: بس است! بس است! خودت مشرک شدی ما را مشرک نکن.

مجلس کاملاً ساکت شده بود که یک مرتبه عمویم به من گفت: من به تو گفته بودم که اگر میناب میروی؛ مواظب باشی شافعی نشوی، آن وقت تو رفتی شیعه شدی؛ ای کاش یهودی میشدی ولی شیعه نمیشدی! بسیار تعجب کردم که این چه تفکری است که یهودیان را بهتر از شیعیان میداند!؟

فردا بعد از ظهر، عمویم به خانهی ما آمد. با اصرار فراوان من را مجبور کرد که بگویم اهل تسنن میشوم و مذهب شیعه را رها میکنم.

عمویم گفت: حالا که میخواهی اهل تسنن شوی، دو رکعت نماز توبه بخوان تا ما ببینیم.



من در حضورشان دو رکعت نماز خواندم. نمازم که تمام شد عمویم گفت: خدا قبول کند.

گفتم: ان شاء الله، خدا قبول كند.

گویا دو رکعت نماز من به دل عمویم نچسبیده بود، گفت: ما این طور قبول نداریم باید جلو بایستی و نماز جماعت برایمان بخوانی.

گفتم: چشم.

قبل از اینکه وارد محراب شوم گفت: یک عیبی داری!

گفتم: چه عیبی؟

گفت: ریشت کو تاه است!<sup>(۱)</sup>

گفتم: پس چه کار کنم؟

گفت: چون نماز توبه خواندی انگار از مادر متولد شدی!

وارد محراب شدم و تكبيرة الاحرام گفتم و دستها را بستم! از قضا در ركعت دوم يادم رفت كه دستهايم را ببندم. عمويم از پشت سر متوجه شد و با صداى بلند «اهماهم» گفت. فهميدم كه منظورش چيست و به سرعت دستهايم را بستم. بعد از نماز عمويم گفت: چه شد؟! نماز ما را خراب كردى.

گفتم: مدتی بود که با دست باز نماز میخواندم، یک لحظه فراموش کردم دستهایم را ببندم، شما ببخشید.

١) در فقه حنفي؛ اگر كسى ريشش را كوتاه كند، امامت او مكروه است.



عمويم گفت: حواست را جمع كن.

چند شب بعد در منزل پدرم جلسهای تشکیل شد و قرار بود دوباره صیغهی عقد را بخوانند و مهریه را تعیین کنند و دختر عمویم را دوباره به من بدهند؛ به شرط این که من قول بدهم و امضا کنم که همین جا بمانم و به هرمزگان برنگردم. به عمویم گفتم: شما که میخواهید دوباره صیغهی عقد بخوانید؛ طبق فتوای ابوحنیفه؛ زنی که از شوهرش جدا شده اگر بخواهد دوباره با او ازدواج کند باید با مرد دیگری ازدواج کرده و از او جدا شود، بعد می تواند با شوهر سابقش ازدواج کند.

عمو سخنم را قطع کرد و گفت: ایس حرف را نیزن. از آنجا که شیعیان شهادتین را می گویند، احتمال می دهیم مسلمان باشند؛ پس طلاقی صورت نگرفته تا نیاز به محلّل باشد. عجیب این که آنها هر وقت بخواهند فتوا می دهند و هرگاه بخواهند آن را تغییر می دهند. آیا این بازی با دین خدا نیست؟ گناه عوام اهل تسنن چیست که برخی مولوی ها به خاطر هوا و هوس فتوا صادر می کنند و مردم را مجبور می کنند به فتوای آنان عمل کنند؟

درگیر همین مسأله بودیم که خبر رسید مادربزرگم فوت کرده است. مادربزرگ مادریام بود. خیلی دوستم میداشت و میگفت: فقط تو باید بر جنازهام نماز بخوانی.

فردای آن روز به تشییع جنازه رفتیم.

من گفتم: وصیتشان این است که من نمازش را بخوانم و میخواهم آن را بر طبق فقه شیعه بخوانم.



عمویم عصبانی شد و گفت: اصلاً امکان ندارد! ما به شما این اجازه را نمی دهیم! اصلاً چه کسی گفته شما تشییع جنازه بیایید؟

گفتم: باشد، اشكال ندارد، هر طور شما مى گوييد.

نماز میت را بر اساس مذهب اهل تسنن حنفی خواندم.

بعد از نماز عمویم گفت: ما مطمئن نیستیم که شما اهل تسنن شدهاید، پس اصلاً به شما زن نمی دهیم.



### بازگشت به میناب و ازدواج مجدد

یک هفتهی دیگر هم آنجا ماندم و هر چه تلاش کردم همسرم را به من ندادند.

وقتی مطمئن شدم که نمیخواهند همسرم را بدهند، از بلوچستان به هرمزگان برگشتم و در میناب با دختر شیعهای ازدواج کردم که اقوام مادریاش از اهل تسننی بودند که من امام جماعتشان بودم و بعد از شیعه شدنم به من ناسزا می گفتند؛ ولی بعد از این ازدواج گفتند حالا که داماد ما شدی نمی شود بلایی سرت بیاوریم.

الحمد لله، الان من و برادران اهل تسنن رابطهی خوبی با هم داریم. از خداوند متعال عاجزانه میخواهم عاقبت امر همهی ما را ختم به خیر گرداند و ما را به راهی هدایت کند که مورد رضایت اوست و حقیقت را نصیب جویندگان آن بکند تا با یافتن آن حقیقت ـ که همان فرقهی ناجیه است ـ سعادت دنیا و آخرت نصیبشان شود، ان شاء الله.

#### سكونت در شهر مقدس قم، حرم اهل بيت عليه

در روایات از شهر مقدس و مذهبی قم به حرم اهل بیت عبیر شده است. به این دلیل برای من بسیار مهم بود که مدت زمانی را در این شهر زندگی کنم و از نزدیک با حوزههای علمیه تشیع آشنا شوم و در آنجا تحصیل کنم. به همین منظور با همسرم راهی شهر مقدس قم شدیم.

دیدن شهر مقدس و مذهبی قم، زیارت حرم حضرت فاطمه ی معصومه است مسجد مقدس جمکران و دیدار با مراجع و علمای شیعه از نزدیک برای من بسیار لذت بخش بود. باور نمی کردم برای من که روزگاری عالم اهل تسنن بودم، روزی بیاید که چنین خوشحال و با نشاط وارد شهر مقدس قم و حوزه ی علمیه ی شیعیان شوم.

یک روز که به دیدار حضرت آیت الله تبریزی کی مشرف شدم و شرح حال خود را بازگو نمودم، ایشان بعد از بیان سخنانی درباره اهل بیت یا، جایگاه روحانیت و قداست لباس آن در مذهب شیعه و این که عبایی که بر دوش روحانیت شیعه است یادآور عبای پیامبر است؛ آنجا که حضرت علی کی و



فاطمه ی زهرای و حسنین و حسنین را در زیر عبای خود جمع کرد و فرمود: اینان اهل بیت من هستند. مرا نصیحت و موعظه کرد و آن لباس را بر تن من کرد. امیدوارم لباس دنیا و آخرتم باشد و بتوانم از عهده ی مسؤولیت آن بر آیم.

بعد از چند ماه سکونت در قم، یک روز پدرم از شهرستان نیکشهر برای دیدن من به شهر مقدس قم آمد و مرا بسیار خوشحال و شادمان کرد.

به پدرم پیشنهاد دادم که با هم به حرم مطهر حضرت فاطمه ی معصومه به دختر امام موسی بن جعفر به برویم؛ ولی پدرم موافقت نمی کرد و می گفت: زیارت شرک است!

گفتم: پدر جان! مگر در کتابهای ما نیامده است که پیامبر خدای به زیارت مرقد حضرت حمزه ی سیدالشهدا می رفت؟ آیا نعوذ بالله پیامبر خدای هم مشرک بود؟

پدرم گفت: استغفر الله! راست می گویی و بالاخره راضی شد و با هم به زیارت حضرت فاطمه ی معصومه کو رفتیم. پس از زیارت کریمه ی اهل بیت کو زمان برپایی نماز جماعت باشکوه شیعیان در حرم بود. نماز ظهر را که خواندیم آماده ی اقامه ی نماز عصر شدیم. پدرم اعتراض کرد و گفت: شما شیعیان از سنت رسول خدا شد فاصله گرفته اید و نمازهای خود را به صورت جمع می خوانید!

گفتم: مگر در «صحیح مسلم» نیامده است که رسول خدای گاهی اوقات بدون هیچ عذری نمازهای خود را به صورت جمع میخواند؟

پدرم تصدیق کرد.



گفتم: پدر جان! شما که همیشه به مسجد میروید، هنگام نماز ظهر چند نفر به مسجد می آیند؟

گفت: حدود ۷۰ نفر.

گفتم: برای نماز عصر که چند ساعت بعد از نماز ظهر است چند نفر می آیند؟

گفت: حدود ۱۰ نفر.

پرسیدم: بقیهی مردم چه میکنند؟

گفت: یا میخوابند یا در خانه نمازشان را میخوانند و یا فراموش میکنند که نماز عصر را بخوانند!

گفتم: خوب پدرجان! روش شیعیان بهتر است که همان تعداد ۱۰ هزار نفری که برای نماز ظهر به حرم میآیند، پس از نماز ظهر، همان تعداد نماز عصر را با شکوه برگزار میکنند و به خانههای خود بر میگردند یا روش شما که نماز ظهر را با ۷۰ نفر و نماز عصر را با ۱۰ نفر یا کمتر میخوانید؟

پدرم گفت: راست می گویی روش شما بهتر است.

آن روز نماز ظهر و عصر را با شکوه خواندیم و به خانه برگشتیم.

یک مرتبه هم که با تعدادی از جوانان اهل تسنن میناب به مشهد مقدس مشرف شده بودیم، برای آنها دیدن نماز جماعت صد هزار نفری در صحن جامع رضوی بسیار تعجب برانگیز بود. وقتی علت تعجب آنها را پرسیدم با تأسف گفتند: برخی مولویهای ما می گفتند که شیعیان اصلاً نماز نمی خوانند و





وقتی به آنها می گفتیم: تلویزیون نماز آنها را نشان میدهد، می گفتند: ایسنها ساختگی و فیلم است. اما حالا که نماز واقعی و با اخلاص آنها را میبینیم بـر مولویهای دروغگوی خود نفرین میکنیم. البته همین جریان باعث شد برخی از آنها مشرف به مذهب تشيع بشوند!





### فصل دوم

### مصاحبه با آقای زاهدی

اهل تسنن چه میکویند؟ مذهب اهل بیت ﷺ چه میکوید؟





## سؤال: چرا شما از مذهب آبا و اجدادی خود دست برداشته، مذهب شیعه را اختیار کردهاید؟ و اساساً آیا تغییر مذهب صحیح است؟

آقای زاهدی: بسم الله الرحمن الرحیم. در قرن اخیر علمایی از شیعه و اهل تسنن بودهاند که گامهای بسیار مهمی در جهت تقویت اسلام و تقریب بین مذاهب اسلامی برداشته اند و فتواهایی صادر کرده اند که نتیجه اش کم شدن فاصله ی بین شیعه و اهل تسنن و وحدت بیشتر بین مذاهب اسلامی است. از مهم ترین آن فتاوا، فتوای مقام معظم رهبری در حرمت توهین به مقدسات اهل تسنن خصوصاً عایشه است که با استقبال بسیار خوب اهل تسنن در کل جهان مواجه شد. (۱) از دیگر فتاوا، فتوای

۱) بخشی از سخنان مقام معظم رهبری در میدان آزادی سنندج ۱۳۸۸/۲/۲۲

امروز این جماعت وهابی و سلفی، شیعه را کافر میداند؛ سنی محب اهل بیت را هم کافر میداند؛ سنی پیرو طریقههای عرفانی و قادری را هم کافر میداند! این فکر غلط از کجا سرچشمه میگیرد؟ همهی مردم شیعه در سراسر دنیا، مردم سنی شافعی در شمال آفریقا، یا مالکی در کشورهای آفریقایی مرکزی، که اینها محب و دوستدار اهل بیتاند؛ طریقههای عرفانی اینها که به اهل بیت منتهی می شود، کافرند؛ چرا؟ چون به مرقد حسین بن علی در قاهره احترام میگذارند و مسجد رأس الحسین را مورد تقدیس قرار می دهند؛ به این جهت اینها کافرند! شیعه که کافر است؛ سنی سقّزی و سنندجی و مریوانی هم اگر با طریقهی قادری یا نقش بندی ارتباط داشته باشد، او هم کافر است! این فکر، چه فکری است؟ چرا با این فکر غلط و شوم بین برادران مسلمان اختلاف ایجاد



معروف و مشهور شیخ الازهر، مرحوم «شلتوت» در جواز عمل به فقه شیعه است.

ماجرای صدور این فتوا چنین است: از ایشان سؤال شده که عدهای از مردم معتقدند هر فرد مسلمان برای آن که عبادات و معاملاتش صحیح انجام گیرد، باید تابع احکام یکی از مکتبهای معروف چهارگانه باشد و در میان این مکتبهای چهار گانه نامی از مکتب شیعه امامی و شیعه زیدی برده نشده است. آیا جنابعالی با این نظر موافقید که مثلاً پیروی از مکتب امامیه اثنی عشری مغایرتی با دین ندارد؟

آن جناب پاسخ دادند: آیین اسلام هیچ یک از پیروان خود را ملزم به پیروی از مکتب معینی ننموده است بلکه هر مسلمانی می تواند از هر مکتبی که به طور صحیح نقل شده و احکام آن در کتب مخصوص به خود مدون گشته است پیروی نماید و کسی که مقلد یکی از این مکتبهای چهارگانه باشد می تواند به مکتب دیگری (هر مکتبی که باشد) منتقل شود. مکتب جعفری معروف به مذهب امامی اثنا عشری، مکتبی است که شرعا پیروی از آن مانند پیروی از مکتبهای اهل تسنن جایز می باشد. بنابراین سزاوار است که مسلمانان این حقیقت را دریابند و از تعصب ناحق و ناروایی که نسبت به مکتب معینی دارند دوری گزینند؛ زیرا دین خدا و شریعت او تابع مکتب خاصی نبوده و در احتکار و انحصار مکتب معینی نخواهد بود؛ بلکه همه صاحبان مذاهب مجتهد بودند و

 $<sup>\</sup>rightarrow$ 

بشود؟ به آن شیعه ای هم که از روی نادانی و غفلت یا گاهی از روی غرض به مقدسات اهل تسنن اهانت می کند و آن سنی که به مقدسات شیعه اهانت می کند، عرض می کنم: رفتار هر دو گروه حرام شرعی و خلاف قانونی است.



اجتهادشان مورد قبول درگاه باری تعالی است و کسانی که اهل نظر و اجتهاد نیستند، می توانند از هر مکتبی که مورد نظرشان است تقلید نموده و از احکام فقه آن پیروی نماید، و در این مورد فرقی میان عبادات و معاملات نیست. (۱)

بنده یقین دارم که شیخ الازهر با دید باز و عقل سلیم و شناخت کافی نسبت به مذهب شیعه و بدون تعصب جاهلانه این فتوا را صادر نموده است. اگر همهی مسلمانان به فتوای این عالم بزرگوار عمل می کردند و تعصب بر مذهب خاصی نداشتند؛ هیچ گونه اختلافی در جامعهی اسلامی نبود و همه با صفا و صمیمیت در کنار هم زندگی می کردند و شاهد پیشرفت روزافزون جهان اسلام بودیم.

همانطور که شیخ شلتوت اشاره کرده است، اعتقاد بنده نیز این است که سند هیچ مذهبی به نام شخصی یا گروه خاصی نخورده است تا اگر شخصی دست از آن مذهب بردارد و تغییر مذهب دهد آنها مدعی وی شوند و بگویند: چرا تغییر مذهب دادهای؟ و احیاناً با تهدید و قتل با او برخورد کنند. اصول دین و اساس اعتقادات را باید خود شخص با عقل و فکر خود به دست بیاورد و مذهب تقلیدی و ارثی مورد قبول خداوند متعال نیست. بلکه وقتی با تحقیق به مذهب تقلیدی و ارثی مورد قبول خداوند متعال نیست. بلکه وقتی با تحقیق به

ا) أن مذهب الجعفرية المعروف بمذهب الشيعة الامامية الاثني عشرية مذهب يجوز التعبد بـه شـرعا كسـائر مذاهب أهل السنة. فينبغي للمسلمين أن يعرفوا ذلك. وأن يتخلصوا من العصبية بغير الحق المذاهب معينة، فما كان دين الله وما كانت شريعته تابعة لمذهب، أو مقصورة على مذهب. فالكل مجتهدون مقبولون عند الله تعالى يجوز لمن ليس أهلا للنظر والاجتهاد تقليدهم والعمل بما يقرونه في فقههم ولا فرق في ذلك بـين العبادات والمعاملات. وحدت از ديدگاه علماى اسلام، ص١٧٧ و ١٧٥؛ به نقل از رسالة الأسلام، ارگان رسمى دار التقريب بين المذاهب الأسلامية، مصر، شماره ٣، سال يازدهم.



این نتیجه رسیدیم که یک مذهب کامل تر از بقیه است آن وقت است که در فروع و احکام باید تقلید کرد. خدواند متعال در روز قیامت از همه درباره ی اعتقاداتشان سؤال میکند و هر کس باید بتواند جواب قانع کنندهای داشته باشد. این که بگوییم پدران ما بر آن مذهب بودند و ما دیگر تحقیق نکردیم و چشم بسته آن را قبول کردیم، همان سخن مشرکان است؛ آنجا که گفتند: ﴿قَالُوا وَجَدُنا آباءَنا لَها عابدین ﴿ قَالُ لَقَدْ کُنْتُمْ أَنْتُمْ وَ آباؤ کُمْ فِي ضَلال مُبین ﴾ (۱) و گفتند: ﴿ وَ إِذَا قَیلَ لَهُمُ النّبِعُوا ما آئزلَ اللّهُ قالُوا بَلْ نَتّبِعُ ما أَلْقَیْنا عَلَیْهِ آباءَنا ﴾ (۱) و گفتند: ﴿ إِنّا قیل لَهُمُ النّبِعُوا ما آئزلَ اللّهُ قالُوا بَلْ نَتّبِعُ ما أَلْقَیْنا عَلَیْهِ آباءَنا ﴾ (۱) و گفتند: ﴿ إِنّا وَبَحَدُنا آباءَنا عَلی اللّه علی آثارهِم مُهْتَدُونَ ﴾ (۱)

پیامبر خدا الله در روایتی که شیعه و اهل تسنن آن را نقل کردهاند، فرموده است: امت من به هفتاد و سه فرقه تقسیم می شوند که یکی از آنها اهل نجات است و هفتاد و دو فرقه ی دیگر گمراه خواهند بود. (۴) یک مسلمان برای ایس که در گمراهی به سر نبرد و بر گمراهی نمیرد و روز قیامت اهل نجات باشد باید با

۱) انبياء / ۵۲ و ۵۳.

٢) لقمان / ٢١.

٣) زخرف / ٢٣.

۴) سنن أبى داود، ابن الأشعث السجستانى، ج٢، ص ٣٩٠؛ قال رسول الله: ألا إن من قبلكم من أهل الكتاب افترقوا على ثنتين وسبعين ملة، وإن هذه الملة ستفترق على ثلاث وسبعين: ثنتان وسبعون في النار، و واحدة في الجنة.

\_ المستدرك، حاكم نيشابورى، ج۴، ص ۴۳۰؛ مسئد احمد، مسئد انس بن مالك ج٣، ص ١٤٥؛ مسئد معاوية بن ابي سفيان، ج۴، ص ١٠٤؛ سئن معاوية بن ابي سفيان، ج۴، ص ١٠٤؛ سئن دارمي، باب في الافتراق هذه الامة، ج٢، ص ٢٠١؛ سئن ابي داود، كتاب السنة، ج٢، ص ٢٣١، ح ٣٩٩٠ سئن ابي داود، كتاب السنة، ج٢، ص ٣٩٠، ح ۴٥٩٠ و ۴٥٩٠ (محقق)



تحقیق و مطالعه، دنبال فرقهی ناجیه بگردد. در روز قیامت مولویها و پدران ما جوابگوی اعتقادات ما نیستند. ما در روزگاری به سر میبریم که امکان تحقیق برای ما کاملاً فراهم است و به راحتی می توان به اعتقادات یک مذهب پی برد و مذهب صحیح را پیدا کرد تا به فرموده ی پیامبر اسلام شکی اهل نجات باشیم.

تغییر مذهب یک امر طبیعی و شایع است و در جامعه ی اسلامی افراد بسیاری بوده اند و هستند که از یک مذهب به مذهب دیگر منتقل شده اند؛ مثلاً «امام طحاوی» از شافعی به حنفی تغییر مذهب داد یا «شیخ قرضاوی»، شافعی مذهب بود و به حنبلی تغییر مذهب داده است، در حالی که فرزندش «عبدالرحمن» از مذهب شافعی به مذهب شیعه گرویده است و بسیاری مورد دیگر از این قبیل موارد وجود دارد. (۱) این تغییر مذهبها به این دلیل است که مسلمانان در انتخاب یک مذهب از بین مذاهب اسلامی آزاد بودند و هر کدام بر اساس تحقیقاتی که انجام دادند به این نتیجه رسیده اند که فلان مذهب به درگاه الهی نزدیک تر است و آن را اختیار کردند و هر یک از آنها روز قیامت به درگاه الهی و پیامبر اسلامی شواب گو خواهد بود.

ا) وقد انتقل جماعة من المذاهب الأربعة من مذهبه لغيره منهم عبد العزيز بن عمران كان مالكيا فلما قدم الامام الشافعي رحمه الله تعالى مصر تفقه عليه وأبو ثور من مذهب الحنفي إلى مذهب الشافعي وابن عبد الحكم من مذهب مالك إلى الشافعي ثم عاد وأبو جعفر بن نصر من الحنبلي إلى الشافعي والطحاوي من الشافعي إلى الحنفي والامام السمعاني من الحنفي إلى الشافعي والخطيب البغدادي والآمدي وابن برهان من الحنبلي إلى الشافعي وابن فارس صاحب المجمل من الشافعي إلى المالكي وابن الدهان من الحنبلي للحنفي ثم تحول شافعيا وابن دقيق العيد من المالكي للشافعي وأبو حيان من الظاهري للشافعي ذكره الأسنوي وغيره. فيض القدير شرح الجامع الصغير، المناوى، ج ١، ص٢٧٣-٢٧٢.



به یاد دارم روزی به دارالافتاء مسجد مکی زاهدان، زنگ زدم. گوشی را «مفتی قاسمی»، مفتی زاهدان برداشت.

گفتم جناب مفتی، سؤالی برایم پیش آمده است: اگر کسی مـذهبش را تغییـر دهد حکمش چیست؟

گفت: منظورت چیست؟

گفتم: اگر یک حنفی، شافعی شود یا شافعی، مالکی یا حنبلی شود، حکم شرعی این فرد چیست؟

گفت: حکمش این است که ۸۰ ضربه شلاق به او بزنند و چه بهتر که او را تبعید کنند تا مردم را گمراه نکند!

گفتم: سؤال من همین جاست. امام شافعی که یک عمر پیرو مذهب ابوحنیفه بود، نه تنها مذهب ابوحنیفه را ترک کرد بلکه مذهبی دیگر نیز تأسیس کرد. آیا ۸۰ ضربه شلاق به شافعی زدند؟ آیا این حکم اجرا شد؟

مفتی گفت: من آنجا نبودم تا ببینم ۸۰ ضربه شلاق به شافعی زدند یا نه. بعد گفت: دیگر از این سوالات نپرس، اگر سؤالی درباره نمازداری بپرس.

از آقای مفتی باید سؤال کنیم که از ده ها نفر از علمای اهل تسنن که از مذهبی به مذهب دیگر پیوستند و آقای «مناوی» در «فیض القدیر» از آن ها نام می برد کدامشان ۸۰ ضربه شلاق خورده و یا تبعید شده اند؟

اگر ما می گوییم مذهب ما بر حق است باید برای سوالاتی که در ذهن جویایندگان حقیقت است، جواب قانع کنندهای داشته باشیم نه اینکه بگوییم: فقط





درباره ی نماز سوال بپرسید، درباره ی تاریخ مطالعه نکنید! درباره ی شیعه سؤال نکنید! و کتابهای شیعیان را نخوانید! با این نوع برخورد، دردی دوا نمی شود و سؤالی پاسخ داده نمی شود. آن وقت است که جواب سؤالاتمان را باید در مذهب دیگری بیابیم.

در زمانی که اهل تسنن بودم به ما اجازه نمیدادند دربارهی وقایع تاریخی سؤال کنیم. هر وقت از مسألهای تاریخی سؤال میکردیم میگفتند: بروید درسهایتان را بخوانید، حق ندارید از تاریخ سؤال کنید. چرا نباید از تاریخ سؤال کنیم در حالی که بخش زیادی از قرآن، نقل تاریخ گذشتگان است. اگر نقل تاریخ عیب بود، خداوند در قرآن از تاریخ نمیگفت.

اعتقادات الآن ما به وقایع تاریخی گره خورده است. ما باید با پیشینه بزرگانمان آشنا باشیم تا یقین حاصل کنیم آنها انسانهای صالحی بودند یا نه؟ تا بدانیم آنچه را که به ما رساندهاند صحیح بوده است یا نه؟ چرا نباید دربارهی شیعه سؤال کنیم؟ در حالیکه خداوند متعال میفرماید: ﴿فَبَشِّرُ عِبادِ \* اللَّذِینَ یَسْتَمِعُونَ الْقُولُ فَیَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾. (۱) بشارت بدهید بندگانی که سخنان مختلف را میشنوند و بهترین آنها را انتخاب میکنند.

به نظر من یکی از برتریهای تشیع که ترس در دل برخی انداخته این است که شیعه برای اثبات مذهب خود می تواند به کتابهای اهل تسنن استناد کند و

۱) زمر / ۱۷ و ۱۸.

قادر است حقانیت مذهب خو د را از کتابهای اهل تسنن به اثبات برساند و حتى مبانى اهل تسنن را با استفاده از كتابهاى خودشان زير سؤال ببرد ولي مذهب اهل تسنن این ویژگی را ندارد و قادر نیست حقانیت مذهب خود را از کتابهای شبعه به اثبات برساند تا چه رسد به اینکه با استفاده از کتابهای شبعیان، مذهبشان را به چالش بکشد. این همان جدال احسن است که خداوند در قرآن سفارش كرده و فرموده است: ﴿وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾.(١)

مکرر دیدم و شنیدهام که وقتی یکی از پیروان اهل تسنن با فرد شیعهای گفت و گو و بحث می کرد برای زیر سؤال بردن مذهبش به کتاب ها و فتاوای اهل تسنن استناد می کرد. مثلاً می گفت: شما نباید بر اموات گریه و عزاداری کنید؛ زیرا گریه و عزاداری بر اموات شرک و حرام است. در حالی که حرمت گریه و عزاداری بر اموات فتوای مولویهای اهل تسنن است و هیچ وقت برای شیعیان حجت نمی باشد. اگر می خواهند عزاداری شیعیان را زیر سؤال ببرند باید در مقابل شیعیان به کتابها و فتاوای علمای شیعه استناد کنند نه به فتوای مفتیان خودشان.

١) نحل / ١٢٥.

### سؤال: نوع برخورد علمای اهل تسنن و شیعه با کسانی که به مذهب دیگری میگروند، چیست؟

آقای زاهدی: نوع برخوردها متفاوت بوده است. من بارها به دوستان و فامیلهایم گفته م که حاضرم به مذهب اهل تسنن برگردم و دوباره اهل تسنن شوم به شرط این که مولوی ها به سؤالاتم جوابهای قانع کننده ای بدهند ولی متأسفانه نه تنها به سؤالاتم پاسخ ندادند، بلکه فوراً حکم به کفر و ارتداد می دادند، همسرم را از من گرفتند و تهدید به قتلم کردند. همچنین افرادی مانند شهید زومکزهی، (۱)

۱) شهید محمد اسلام زومکزهی (تصویر شماره...) در روستای مهر آباد دهستان پسکوه از توابع بخش سیب سوران شهرستان سراوان در سال ۱۳۵۰ متولد شد. در سالهای اخیر با نشان دادن لیاقت از خود، به عنوان دهیار پسکوه انتخاب شد. پس از سالها تحقیق به مذهب شیعه گروید و در شب خود، به عنوان دهیار پسکوه انتخاب شد. پس از سالها تحقیق به مذهب شیعه گروید و در شب ۱۳۸۴/۱۰/۲۸ مصادف با شب عید غدیر، شخصی به نام مستعار عسکری به ایشان زنگ زند و گفت: میخواهیم درباره طرح کشاورزی با شما گفتوگو کنیم؛ شهید همان شب از سراوان به پسکوه برگشت، شام تدارک دیده و منتظر مهمانانش می شد تا این که آنان با او تماس تلفنی گرفته و می گفتند: ما ورودی پسکوه هستیم و آدرس منزل شما را نمیدانیم. شهید زومکزهی از منزل خارج می شد و به ورودی دهستان می رفت تا مهمانان را به منزل بیاورد ناگهان آن از خدا بی خبران که کمین کرده بودند از دو طرف به ماشین شهید تیراندازی کردند. وقتی ماشین از کنترل شهید خارج شد و بدنش نیمه جان شد آن خفاشان شب از کمین گاه خارج شدند و بر بدن شهید، پنجاه گلوله زدند و پنج فرزندش را پتیم کردند.



طاطاری<sup>(۱)</sup> و... که شیعه شده بودند را به شهادت رساندند. این نوع برخورد با جوانانی که سؤال دارند، صحیح نیست. متأسفانه برخی مولویها به جای این که

 $\rightarrow$ 

نمونهای از استدلالهای او با معترضان:

س. چرا شیعه شدهای؟

ج. بهتر است نخست بگویم چگونه شیعه شدهام و بعد خواهم گفت چرا شیعه شدهام. واقعیت امر این است که دهستان پسکوه، مرکز تقابل افکار سنتی و سلفی میباشد، به طوری که اگر کسی وارد این دهستان شود کلکسیونی از عبادات و اذکار را مشاهده خواهد نمود، طریقه ی دست بستنهای جورواجور است و تعداد رکعتهای نماز تراویح آنها متفاوت است و.... از اینرو بنده چون دهیار پسکوه بودم، سعی و تلاش زیادی نمودم تا آنها را به تفاهم برسانم، ولی کارساز واقع نشد تا این که متوسل به بزرگترین مولوی منطقه شدم، و ایشان هم متأسفانه کم حوصلگی و ناتوانی به خرج داد و رسیدگی به باغ خرمای خویش را به پاسخگویی به خواستهی ما جوانان ترجیح داد. این بی تفاوتی و ناتوانی آنها مرا ناامید کرد. پس از آن به همهی فرقههای شهرستان سراوان از قبیل: سنتی، سلفی، اخوان المسلمین، مودودی، بریلوی، دیوبندی، چشتیه، نقشبندی، قادری و... مراجعه کردم اما هیچ کدام ضمیر جستجوگر مرا آرام نکرد. تا این که با احتیاط به مطالعه ی مذهب تشیع پرداختم. بحمدالله در سایهی مطالعه و راهنماییهای درستی که دریافت میکردم، علاقهی فراوانی به اهل بیت شیخ پیدا نمودم. جاذبهی آنها به قدری زیاد بود که نگذاشت از آنها جدا شوم، و هم اکنون شیفتهی آنها میباشم به طوری که همهی خطرها را به جان خریدام و حاضرم در راه دوستی و محبت آنها جان خود را فدا نمایم.

س. چه کسی تو را شیعه کرده است؟

ج. شخص خاصی در میان نبوده است ولی کم حوصلگی و ناتوانی مولـویهـا در پاسـخ بـه سـؤالات عقیدتی مرا شیعه کرده است و این مطلب را بارها به خودشان نیز گفتهام.

س. چرا حضرت زهراله را شهیده میخوانید؟

ج. مگر نه اینکه از نظر روایی، اگر خانمی در اثر وضع حمل آسیب ببیند و از دنیا بـرود او را شـهیده می نامند؛ پس حتی اگر بنا به زعم شما اهل تسنن، حمله به خانهی فاطمه زهرای دروغ باشـد، بـه خاطر صدمهی او در اثر وضع حمل فرزندش محسن، باید شهیدهاش خواند.

برگرفته از كتاب شهيد ولايت در شب ولايت (يادبود شهيد زومكزهي)، تأليف عبدالرضا مزاري.

 ۱) شهید شیر محمد طاطاری از مستبصرین ترکمن بود که پس از شیعه شدن توسط دشمنان بشریت در استان گلستان بدنش را با دشنه قطعه قطعه کردند. روحش شاد و راهش پر رهرو.



به سؤالات جوانان پاسخ دهند و آنان را قانع کنند، فتوا به کشتن آنان می دهند. از آن طرف شما نوع برخورد علمای شیعه با جوانانشان را ببینید. در حوزههای علمیهی شیعه و دانشگاهها، مجالسی به نام کرسیهای آزاد اندیشی تشکیل می شود. دانشجویان سؤالات و شبهات متعدد را از روحانیان شیعه می پرسند و حتی گاهی مسلمات شیعه را زیر سؤال می برند ولی روحانیان با حوصله و سعهی صدر به آنان پاسخ می دهند و هیچگاه حکم به ارتداد و کفر یک شخص نمی دهند. مذهبی که ادعا می کند بر حق است نباید از سؤال کردن و سؤال شنیدن ترس و واهمه داشته باشد.

همان طور که تعداد زیادی از پیروان اهل تسنن به مذهب شیعه پیوستهاند، ممکن است افرادی از شیعه هم اهل تسنن شده باشند؛ من این را انکار نمی کنم ولی کسانی که ادعا می کنند چنین افرادی اهل تسنن شده اند، دلایل آنها را برای تغییر مذهبشان بیان کنند نه این که عناوین و القاب چشم گیر و دهن پر کن برای آنان بسازند و به رخ شیعیان بکشند.

من به مولویهای اهل تسنن می گویم برای اثبات مذهبتان نیازی نیست شخصیتهای خیالی و جعلی درست کنید و مدعی شوید که این افراد از بزرگان شیعه بودهاند و الان اهل تسنن شدهاند؛ زیرا خداوند دروغگو را رسوا می کند. یک نمونه از آنان آقای سید حسین موسوی، نویسنده ی کتاب «لله ثم للتاریخ» است که مدعی شده از مراجع نجف بوده و اکنون اهل تسنن شده است. در حالی که حوزه ی علمیه نجف هیچگاه چنین شخصی را به خود ندیده است. متن کتاب، گواه این است



که نویسنده ی کتاب حتی یک ثانیه در حوزههای علمیه شیعه نبوده است. (۱)

در زمانی که ما طلبهی اهل تسنن بودیم، مولویها کتابی را به ما نشان میدادند و با خوشحالی میگفتند: یکی از طلبههای شیعه به نام «مرتضی رادمهر» تغییر مذهب داده و اهل تسنن شده است. این شخص هم مانند «سید حسین موسوی»، شخصیتی ساختگی و افسانهای است؛ زیرا کسی که این کتاب را نوشته، از الفبای حوزهی علمیهی شیعه هم خبر نداشته است تا چه رسد به این که شاگرد خصوصی مراجع تقلید شیعه بوده باشد. این شخص در کتابش مدعی شده در درس خارج آیت الله العظمی و حید خراسانی ثبت نام کرده است؛ در حالی که همه میدانند دروس خارج علمای شیعه، ثبتنامی نیست تا کسی بخواهد ثبتنام کند. در همین کتاب مدعی شده که من در فلان سال مدرک حجة الاسلامی را گرفتم. (۲) نویسنده

<sup>۱) برای مثال نویسنده کتاب در صفحه ۲۰ آورده که من کتاب کافی را نزد سید خویی فراگرفتهام. مسلم است که اگر کسی کمتر از یک ماه عمر خود را در حوزههای علمیه شیعه سپری کرده باشد، میداند که کتاب کافی جزء کتب درسی حوزه علمیه نیست که نزد اساتید آن را تدرس کرد. این دلیل روشنی است که مؤلف کتاب، یک فرد سنی است و تصور کرده که کتاب کافی همانند کتاب صحیح بخاری و مسلم از کتابهای درسی و قابیل تدریس و تدرس است و آن را نزد اساتید میخوانند. در صفحه ۴۸ به حضرت آیت الله شیخ لطف الله الصافی واژه سید اطلاق کرده در حالی که این بزرگوار شیخ است و هیچ شیعهای بین شیخ و سید اشتباه نمیکند. هدفی که نویسنده این کتاب دنبال می کرد این بود که تهمتهای ناروایی را به مراجع عظام تقلید بزند و شیعیان را نسبت به آنان بدبین کند و صد البته که این کار را خیلی ناشیانه انجام داده است. دوستان به کتابهای که بر رد کتاب «لله ثم للتاریخ (اهل بیت از خود دفاع میکنند)» نوشته شده است به نامهای افشای یک توطئه تألیف علی آل محسن و پاسخی به تهاجم در پوشش دفاع از اهل بیت تألیف سید علیرضا حسینی مراجعه کنند.</sup> 

٢) چگونه هدایت یافتم، ص۱۴۴.





موهوم خیال کرده، همچنان که در حوزههای اهل تسنن پس از ۱۱ سال درس خواندن مدرک مولویت را میدهند، در حوزههای شیعه نیز پس از چند سال تحصیل، عنوان حجة الاسلامی میدهند. در حالیکه در حوزه شیعه مدرکی به عنوان حجة الاسلامی وجود ندارد و اساساً حجة الاسلامی مدرک نیست.

کل کتاب را که بخوانید، تنها یک روایت از شیعه نقل کرده که آن را هم اشتباه نوشته است، در صفحه ی ۲۹ می نویسد: (به مناسبت نیمه شعبان در مسجد «جمکران» قم مقالهای تحت عنوان «قائم امام مهدی» تهیه و قرائت نمودم که مورد توجه برگزارکنندگان مراسم قرار گرفت که در اواخر و حسن ختام مقالهام این حدیث بود «انتظار الفرج و أفضل الأعمال». (۱) نخست اینکه: عنوان مقالهای که نویسنده با آب و تاب از آن یاد می کند، هیچ معنایی ندارد و دوم: روایتی که نویسنده مدعی است حسن ختام مقالهاش شده اشتباه است و روایت صحیح چنین نویسنده مدعی است حسن ختام مقالهاش شده اشتباه است و روایت صحیح چنین عبارت صحیحش را از شیعیان بپرسد. نویسنده از آغاز تا آخر کتاب تا توان داشته از خودش تعریف و تمجید کرده و گفته است: در سمینار و اجالاس و کالاس درس، همیشه نفر اول و نخبه ی کلاس بوده و از شاگردان خصوصی مراجع بوده است و چشم امید همه ی مراجع به او بوده است ولی در آخر کتاب اعتراف می کند

۱) همان، ص ۲۹.

٢) كمال الدين و إتمام النعمة، ص ٤٤٤.



که به سبب بی اطلاعی از منابع شیعی هیچ نظر علمی و فقهی نمی دهم و می گوید:

«به جهت محدود بودن سطح آگاهی نگارنده در باب علم فقه یا عدم

دسترسی به مؤلفه های علمی فقهی، سعی شده است از هر گونه ابراز

عقیده و نظر علمی و فقهی که احتمالاً سؤال برانگیز و یا سوء تفاهماتی را

به دنبال داشته باشد، پرهیز شود.»(۱)

آقایان کتابی نوشتهاند که صدر و ذیل کتاب به هم نمیخورد و پر از تناقضات آشکار و رسوا کننده است. من به جوانان اهل تسنن توصیه میکنم حتماً این کتاب را بخوانند و خودشان قضاوت کنند که رادمهر به چه دلایلی اهل تسنن شده است. آیا چنین سرگذشتی می تواند واقعیت داشته باشد یا خیر؟

۱) چگونه هدایت یافتم، ص۱۴۳.

# سؤال: مولویها بعد از شیعه شدنتان چه واکنشی نشان دادند؟ و احتمال میدهید در ادامه چه بگویند؟

آقای زاهدی: مولویها در برابر سؤال عوام اهل تسنن دربارهی کسانی که شیعه میشوند عمدتاً دو توجیه دارند.

۱. میگویند شخصیتی خیالی و موهوم است. همانطور که دکتر «تیجانی» را تا مدتها میگفتند شخصیتی خیالی و ساختگی است و وجود خارجی ندارد تا این که به یکباره او را در شبکهی سوم تلویزیون جمهوری اسلامی دیدند.

الحمد لله با توجه به وسایل گسترده ی ارتباطی که در حال حاضر موجود است نتوانسته اند منکر وجود بنده شوند.

۲. توجیه دو مشان که بیشتر بر روی آن تأکید می کنند این است که می گویند: چنین افرادی به خاطر پول، ثروت و مال دنیا شیعه شدهاند. این توجیه، توجیهی زنگ زده و شکست خورده است؛ زیرا همین مولویها در زمانی که اهل تسنن بودم اگر شخصی حنفی به مذهب شافعی یا سلفی تغییر مذهب می داد به ما می گفتند: برای پول و ثروت دنیا شافعی یا سلفی شده است. این قبیل اتهامات، برای فرار از پاسخ گویی است.



بر فرض اگر قبول کنیم که هر کسی که از مذهبش به مذهب دیگری برود برای ثروت و مال دنیا بوده و به زعم مولویها با اسلام حقیقی و فرمایشات پیامبر شخصی مخالفت پرداخته؛ نخست باید گفت: این حرف قابل اثبات نیست. دوم ایس که: بزرگان صحابه مانند طلحه و زبیر و افرادی مانند معاویه و... برای مال دنیا و ثروت به جنگ با خلیفهی مسلمانان رفتند. شما دنبال این هستید که تمایل به دنیا را چماق کنید و بر سر کسانی بزنید که تغییر مذهب دادهاند! در حالی که خودتان از صحابهای تبعیت می کنید که برای مال دنیا به جنگ خلیفهی مسلمانان رفت.

هرگاه توانستید جاهطلبی و تمایل به دنیا در صحابه را بـرای جوانانتـان حـل کنید آن وقت می توانید این ادعا را داشته باشید که تمایل به دنیا در مخالفان شـما قبیح است.

در آخر از مولوی ها سؤال میکنم که چرا در قبال مال و ثروتی که از عربستان و پاکستان برای ترویج و هابیت و سلفی گری به حوزه های علمیه شما سرازیر می شود سکوت میکنید و این مال و ثروت را بد نمی دانید؟

سؤال: مهمترین آیاتی که در قرآن حقانیت اهل بیت ای و ولایت آنان را اثبات میکنند، کدام آیات هستند؟

آقای زاهدی: آیات فراوانی در حقانیت اهل بیت این نازل شده است که به چند مورد از آنها اشاره می کنم.

#### ۱. آیهی مبارکهی تطهیر

یکی از مهم ترین آیات قرآن که دلالت بر عصمت امامان معصوم الله می کند، آیه ی تطهیر است. خداوند متعال در سوره ی احزاب آیه ی ۳۳ می فرماید:

﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾.

خداوند می خواهد پلیدی و گناه را فقط از شما اهل بیت دور کند و کاملاً شما را یاک سازد.

من به چند نکته درباره آیهی تطهیر اشاره میکنم:

نکته ۱. به دلیل ﴿إِنَّما ﴾ در آیه (که دلالت بر انحصار میکند) خداوند اراده کرده است هر گونه پلیدی چه ظاهری و چه باطنی («ال» در ﴿الرِّجْسَ﴾، «ال جنس» است یعنی هر نوع پلیدی) را تنها از اهل بیت دور کند؛ لذا آنان به خواست خدا پاک و مطهر میباشند.



نکته ۲. درست است که اهل بیت در لغت، به اهل یک خانواده اطلاق می شود که همسر هم جزو آنها است ولی دلایل متعددی داریم که خداوند از کلمه ی اهل بیت در این آیه، معنای خاصی اراده کرده است؛ روایات فراوانی در منابع اهل تسنن موجود است که رسول خداشی صراحتاً مصداق «اهل بیت» در آیه ی تطهیر را روشن کرده است.

«مسلم نیشابوری» در «صحیح» خود که طبق عقیده اهل تسنن صحیح ترین کتاب بعد از قرآن و بخاری است، مینویسد:

عایشه گفت که رسول خدای صبح هنگام بیرون رفتند و بر روی دوش ایشان عبایی از موی سیاه بود. پس حسن بن علی آمد پس او را در زیر عبا گرفت. سپس حسین آمد، او را نیز وارد کرد. سپس فاطمه آمد، او را نیز وارد کرد. سپس فاطمه آمد، او را نیز وارد کرد. سپس فرمود: خداوند میخواهد از شما اهل بیت پلیدیها را دور کند و شما را پاک نماید.(۱)

«ترمذی» در «سنن» خود که از صحاح سته اهل تسنن است پنین نقل میکند:
از عمر بن أبی سلمه پسر همسر رسول خدا شده است که؛ وقتی
آیهی ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ﴾ بر پیامبر نازل شد، من در خانهی امسلمه بودم، رسول

ا) حدثنا أبو بَكْر بن أبي شَيْبَة وَمُحَمَّدُ بن عبدالله بن نُميْر واللفظ لِأبي بَكْر قالا حدثنا محمدبن بششر عن زكريا عن مُصْعَب بن شَيْبَة عن صَفِيَّة بنت شَيْبَة قالت قالت عَائِشَة حْرَج النبي عَلَيْ غَداة وَعَلَيْهِ مِرْطٌ مَرَحًلٌ من شَعْر أَسُودَ فَجَاءَ الْحَسَنُ بن عَلِيٍّ فَأَدْخَلَهَ ثُمَّ جاء الْحُسَيْنُ فَدَخلَ معه ثُمَّ جَاءَت فاطِمَةُ فَأَدْخلَهَا مُرحَقلٌ من شَعْر أَسُودَ فَجَاءَ الْحَسَنُ بن عَلِيٍّ فَأَدْخلَهَ أَمْ جاء عَلِيٌّ فَأَدْخلَهُ ثُمَّ قال «إنها يُريدُ الله لِيُذْهِبَ عَنْكُمْ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّركُمْ تَطْهِيرًا» صحيح مسلم، ج٢، ص١٨٨٣، ح٢٢٤ كَتَاب الْفَضَائِل، بَاب فَضَائِل أَهْل بَيْتِ النبي عَلَيْك.



خداعی فاطمه، حسن، حسین و علی را خواست و فرمود: اینان اهل بیت من هستند. آنان را از هرگونه رجس و پلیدی دور کن پاک و پاکیزه بگردان. امسلمه گفت: ای پیامبر خدا من هم جزو آنان (اهل بیت) هستم؟ آن حضرت فرمود: سرجای خودت بمان، تو بر خوبی هستی. (۱)

ا) حدثنا قُتَيْبَةُ حدثنا محمد بن سُلَيْمَانَ الأصبَهانيِّ عن يحيى بن عُبَيْدٍ عن عَطَاءِ بن أبي ربّاح عن عُمَرَ بن أبي سَلَمَةَ رَبيب النبي عَلَيْكِ قال لَمَّا نَزَلَتْ هذه الْآيَةُ على النبي عَلَيْكِ «إِنما يُريدُ الله لِيُدْهِبَ عَنْكُمْ الرّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا» في بَيْتِ أُمِّ سَلَمَةَ فَدَعَا فَاطِمَةَ وَحَسَنًا وَحُسَيْنًا فَجَلَّلَهُمْ بكِسَاء وَعَلِي خُلْفَ ظَهْرِهِ فَجلله بكِسَاء ثُمَّ قالَ اللهم هولاء اهل بيتي فَأَذْهِبْ عَنْهُمْ الرّجْسَ وَطَهَّرْهُمْ تَطْهيرًا قالت أُمَّ سَلَمَةَ وأنا مَعَهُمْ يا نبيً الله قال أنْتِ على مَكَانكِ وأثت على حَيْد. سنن الترمذي، ج٥، ص ٣٥١، ح٣٠٥.

<sup>-</sup> این رُوایت با الفاظ متفاوت در کتب اهل تسنن آمده است و دلالت دارد به اینکه اهل بیت پیامبر علی که مورد شمول این آیه است فقط شامل حضرت علی و فاطمه و امام حسن و امام حسین علی هستند و این آیه در شأن و منزلت ایشان نازل گردیده است:

صحیح مسلم، مسلم النیشابوری، ج۷، ص ۱۳۰؛ سنن الترمذی، ج۵، ص ۳۰ – ۳۱، ح ۳۲۸ و ۳۰ ص ۳۳ م ۳۲۸ و ۳۳ مساته و ۳۲۸ و ۳۲۰ الإمام احمد بن حنبل، ج۱، ص ۳۲۰ و ۳۳ و ۳۸ مساته و ۳۸ و ۳۸ و ۳۸ و ۳۸ و ۳۸ الإمام احمد بن حنبل، ج۱، ص ۲۵۹ و ۳۸ و ۲۹۰ و ۳۹۰ و ۳۹۰ المستدرک، الحاکم النیسابوری، ج۲، ص ۴۱۶ و ۳۸ ال۴۸ (ومن مناقب أهل بیت رسول الله النیسابوری، ج۲، ص ۱۵۰؛ السنن الکبری، البیهقی، ج۲، ص ۱۵۰؛ السنن الکبری، البیهقی، ج۲، ص ۱۵۰؛ مسند أبسی داود الطیالسی، سلیمان بن داود الطیالسی، الکبری، البیهقی، به ۲، ص ۱۵۰؛ مسند أبسی داود الطیالسی، ص ۱۷۲؛ المصنف، ابن أبی شیبه الکوفی، ج۷، ص ۱۰۵، ح ۳۹ و ص ۱۷۵، ح ۴۶ مسند ابن راهویه، ابن أبی شیبه الکوفی، ج۷، ص ۱۲۱؛ الآحاد والمشانی، الضحاک، ج۵، ص ۱۷۳۰ نصر الکسی، ص ۱۷۳۰ خصائص أمیر المؤمنین الله النیسانی، ص ۴۸ و ۴۲۰ مسئد أبی یعلی، أبویعلی الموصلی، ح ۲۹۵٪ خصائص أمیر المؤمنین الله النیسانی، ص ۴۸ و ۴۶۰ مسئد أبی یعلی، أبویعلی الموصلی، ج۷، ص ۱۹۵٪ و ۱۹۷۳؛ صحیح ابن حبان، بن حبان، ج۵، ص ۱۱۱-۱۱؛ المعجم الصغیر، ج۷، ص ۱۵۰٪ و ۱۲۳۰؛ المعجم الصغیر، الطبرانی، ج۳، ص ۱۱۵–۱۲۱؛ المعجم الصغیر، الطبرانی، ج۳، ص ۱۵۰٪ المحجم الکبیر، الطبرانی، ج۳، ص ۱۵۰٪ و ۲۸۲۰ و ۳۷۲۰ و ۳۲۲۰ و ۳۲۰ و ۳۲۲۰ و ۳۲۰ و ۳۲۰



طبق این روایت، پیامبر ﷺ به امسلمه اجازه نداد وارد کسا شود و فرمود: تو خوب هستي ولي اهل بيت من اين چند نفرند.

نکته ۳. در «صحیح مسلم» آمده که از زید بن ارقم سؤال شده که آیا منظور از اهل بیت پیامبر، زنان او هستند؟ پاسخ داد:

همسر یک مرد از اهل بیت او به حساب نمی آید؛ زیرا چه بسا زنی با مردی یک عمر زندگی میکند ولی در آخر عمر طلاق گرفته، به خانه پدرش رفته، جزء اهل بیت پدر محسوب میشود.

نکته ۴. هیچ یک از همسران رسول خدای در طول عمرشان، حتی یک بار ادعا نکردند که منظور از اهل بیت پیامبر علیه در این آیه، ما همسران پیامبر علیه

الاستيعاب، ابس عبد البر، ج٣، ص١٠٩٩ و ج٢، ص١٥٢٢، ح ١٥٩١ و ج٢، ص١٤٣٣، ح ٢٩٢٠؛ شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج ١٤، ص ٢٢؛ نظم درر السمطين، الزرندي الحنفي، ص ٢٣٨، ٢٣٩، ذكر قوله تعالى: ﴿إِنمَا يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت﴾؛ تخريج الأحاديث والآثار، الزيلعي، ج ١، ص ١٨٨ ـ ١٨٩، ح ١٩٤؛ كنز العمال، المتقى الهندي، ج١٣، ص ٤٠٢ ـ ٤٠٣، ح ٣٧٥٤٣ و ٣٧٥٤٣ و ص ٤٤٤ و ح ٣٧٤٣٦ (مسند أنس) و ص ٤٤٤، ح ٣٧٤٣٣؛ مجمع الزوائسة، الهيشمي، ج٧، ص٩١ ﴿إِنمَا يريد الله ليذهب عنكم الرجس﴾ و ج٩، ص١١٩ (باب جامع في مناقبه رضى الله عنه) و ص١٦٤ ١٧٩ و ١٧٢.

اضافه بر روایات ذکر شده ی مرتبط با آیه ی مباهله، روایات فراوانی نیز در کتب حدیثی و تفسیری اهل تسنن ذكر شده كه رسول خداسًا الله حضرت على و فاطمه و حسينين الله وا أوردنــد و فرمودنــد: «اللهم هؤلاء أهلى» كه آدرس روايات آن در پاورقى چند صفحه بعد (ذيل نكتهى ١ آيـهى مباهلـه) ذكر شده است. (محقق)

١) إنَّ زيد بن أرقم سئل عن المراد بأهل البيت هل هم النساء؟ قال: لا، وأيم الله، إنَّ المرأة تكون مع الرجل العصر من الدهر، ثمّ يطلّقها، فترجع إلى أبيها وقومها. صحيح مسلم، ج٧، ص١٢٣، (رقم ٤٣٨١)، كتاب فضائل الصحابة، باب فضائل على بن أبي طالب الطُّلَةِ.



هستیم، حال که آنان چنین ادعایی نکردند چگونه اهل تسنن با قاطعیت ادعا میکنند اهلبیت پیامبر شان همسران وی هستند؟

نکته ۵. در قرآن کریم از همسران پیامبر الله بیا دو عبارت «ازواج النبی» و «نساء النبی» یاد شده مانند: ﴿یا أَیُّهَا النَّبِیُ قُلْ لِاُزْواجِكَ... ﴿ (احزاب/۲۸)؛ ﴿یا نِساءَ النَّبِیِّ... ﴾ (احزاب/۳۰) ولی در آیهی ۳۳ همین سوره به یکباره از عبارت اهل بیت، استفاده می شود. پس مشخص می شود که اهل بیت پیامبر از ازواج و نساء پیامبر الله هستند.

نکته ۶. پیامبر اسلام علی همسران متعددی داشتند که هر کدام از آنها دارای خانه ی مستقلی بوده است؛ بنابراین اگر مراد از «اهل البیت» در این آیه زنان پیامبر می بود، باید به جای اهل البیت «اهل البیوت» گفته می شد. چنان چه در آغاز آیه آمده است: ﴿وَ قَرْنَ فِي بُیُوتِکُنَ ﴾ (احزاب/۳۳) و در آیهی ۵۳ سوره احزاب می فرماید:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّبِيِّ ﴾.

ای کسانی که ایمان آوردهاید! داخل خانههای پیامبر نشوید.

بنابراین مراد از «اهل بیت» در آیهی تطهیر هرگز نمی تواند زنان پیامبر باشد. نکته ۷ وقتی که قرآن با همسران پیامبر سخن می گوید از ضمیر جمع مؤنث استفاده می کند. مثلا می فرماید: لستن، اتقیتن، قلن، قرن، بیوتکن و... ، در حالی که در آیهی مورد بحث از دو ضمیر جمع مذکر (عنکم و یطهرکم) بهره گرفته است. این دو گانه سخن گفتن نشانهی این است که مخاطب خداوند عوض شده است. نکته ۸ در آیات سوره ی احزاب دو نوع خطاب است؛ یک خطاب همراه با



عتاب و تهدید است که مخاطب آن همسران پیامبر هستند و یک خطاب همراه با احترام و پاکی است که مخاطب آن افرادی غیر از زنان پیامبر هستند.

در خطاب به زنان پیامبر، آنان را دعوت به ساده زیستی با پیامبر کرده و در صورت نپذیرفتن آن، تهدید به طلاق می کند. به آنان توصیه می کند با نامحرمان عفت در کلام داشته باشند، به آنان فرمان داده تا در خانه هایشان بمانند و مانند دوران جاهلیت با آرایش ظاهر نشوند و از رسول خدا الطاعت کنند. این لحن و خطابها با این قسمت از آیه که می فرماید: «شما ای اهل بیت به اراده الهی از هر رجس و آلودگی پاکیزه هستید» سازگار نیست و معلوم می شود مخاطب این قسمت اشخاص دیگری اند.

نکته ۹. مقصود از «بیت» در اینجا، بیت مادی که از خشت و گل یا آجر و سنگ ساخته می شود، نیست؛ بلکه مقصود از بیت، بیت نبوت و خانه ی وحی است و اهل آن، کسانی هستند که با صاحب خانه ی علاوه بر علایت مادی، رابطه ی معنوی و پیوند روحی داشته باشند تا همگی از بیت واحدی باشند. از این روست که خداوند به حضرت نوح شخ خطاب می کند که فرزند منحرفت از

 <sup>(</sup>إلَّهُ اللَّهِيُّ قُلْ لِأَزْواجِكَ إِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ الْحَياةَ الدُّنيا وَ زِينَتَهَا فَتَعالَيْنَ أَمَتَعْكُنَّ وَ أُسَرِحْكُنَّ سَراحًا جَمِيلاً \* وَ إِنْ كُنْتُنَّ تُردْنَ الله وَ رَسُولَهُ وَ الدَّارَ الآخِرةَ فَإِنَّ الله أَعَدَّ لِلْمُحْسِناتِ مِنْكُنَّ أَجْرًا عَظيمًا \* يا نساءَ النَّبِيِّ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ يُضَاعَفْ لَهَا الْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ وَ كَانَ ذَلِكَ عَلَى الله يَسيرًا \* وَ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ يُضاعَفْ لَهَا الْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ وَ كَانَ ذَلِكَ عَلَى الله يَسيرًا \* وَ مَنْ يَقْتُ مِنْكُنَّ لِلّهِ وَ رَسُولِهِ وَ تَعْمَلْ صَالِحًا لُوْتِهَا أَجْرَهَا مَرَّيْنِ وَ أَعْتَدُننا لَها رِزْقا كَرِيمًا \* يما نساءَ النَّبِي يَقْتُنْ مَنْكُنَّ لِلّهِ وَ رَسُولِهِ وَ تَعْمَلْ صَالِحًا لُوْتِها أَجْرَها مَرَّيْنِ وَ أَعْتَدُننا لَها رِزْقا كَرِيمًا \* يما نساءَ النَّبِي لَشَيْنَ كَا حَدٍ مِنَ النِّسَاءِ إِنِ اتَقَيْتُنَّ فَلا تَحْضَعْنَ بِالْقُولُ فَيَطْمَعَ اللَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضُ وَ قُلْنَ قَوْلاً مَعْرُوفا \* وَ لَسُنْتُ كَأَحَدٍ مِنَ النِّسَاءِ إِنِ اتَقَيْتُنَ قَلا تَحْضَعْنَ بِالْقُولُ فَيَطْمَعَ اللّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضُ وَ قُلْنَ قَوْلاً مَعْرُوفا \* وَ أَوْمِن الللهِ لَهُ يَلِيهِ مِرَضُ وَ لا تَبَرَّجُنَ الله وَ رَسُولُهُ إِلَيْهِ الْمُؤْولَ فَي أُولِيلُه لِيدُهِ مِ يَلْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ لَا أَبْيَتُ وَ لَلْهِ مِرَاسُهُ لَكُم يَعْهُوراً هُو لَا يُعْفِر لَهُ لَيْدُوبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبُيْتِ وَ لَي عُلْهِ مِرَاكُهُ لِيدُهُ مِنْ اللهِ لَيْدُوبَ اللهِ لَيْدَا لَهُ لِيدُهُ مِنْ اللهِ لَوْلَالَ عَلَيْهُ لَاللّهُ وَ الْعَلَيْدِ لَا لَكُولُ لَا لَوْلَى لَا لَوْلَعْمَ الللهِ لَا لَوْلِهِ لَا لَهُ لَا لَالْيَعْنَ اللهِ وَ لَلْهَا لَوْلُولُكُولُ لَا لَاللهِ لَا لَهِ لَيْدُولُ اللهِ لَوْلُولُهُ لَا لَولِهُ لَا لَوْلُولُولُ لَا لَوْلُولُولُولُولُ اللهُ لَا لَولَالَوْلُولُولُولُولُولُولُكُولُ لَا لَلْمُ لَاللّهِ لَا لَولَاللّهُ وَلَولُولُكُولُ لَا لَاللّهُ لَا لَولَاللهُ لَعْلُولُ الللّهُ لَاللّهُ لَا لَذَى لَا لَولِهُ لَا لَولَاللهُ لَوْلُولُولُولُولُولُولُهُ لَولُولُكُولُولُولُولُولُكُولُولُولُولُولُولُولُكُولُولُ



اهل تو نیست ﴿إِنَّهُ لَیْسَ مِنْ أَهْلِكَ﴾ (۱) در حالی که از لحاظ جسمی و مادی، فرزند حضرت نوح بود. به خاطر همین ارتباط روحی و معنوی با نبوت بود که پیامبر در حق حضرت سلمان فرمود: «سلمان منّا أهل البیت» (۲) زیرا حضرت سلمان، مصداق کامل آیهی شریفهی ﴿فَمَنْ تَبعَنی فَإِنَّهُ مِنِّی﴾ (۳) بود.

سؤال کسانی که ادعا میکنند منظور از اهل بیت، فقط همسران پیامبر منظقی هستند، روایت «سلمان منا اهل البیت» را چگونه توجیه میکنند؟

در حالی که سلمان مرد است ولی پیامبر شک او را جزء اهل بیت خود دانسته است. اگر پیامبر شک معتقد بود که اهل بیت، همسرانش هستند، نباید سلمان را داخل در اهل بیت خود می کرد.

پس معلوم می شود مراد از اهل بیت، کسان دیگری غیر از همسران پیامبر گست می باشند.

#### ٢. أيدى مباهله

آیهی مباهله یکی از آیاتی است که حقانیت امیرالمؤمنین ﷺ و برتری ایشان

١) هود / ۴۶.

۲) سير اعلام النبلاء، ج۱، ص۵۳۹.

<sup>-</sup> المستدرک، حاکم نیشابوری، ذکر سلمان الفارسی رضی الله عنه، ج۳، ص ۱۹۹۸؛ مجمع الزوائسه، هیشمی، باب تاریخ غزوة الخندق و قریظه، ج۶، ص ۱۳۰؛ الآحاد والمثانی، ضحاک، ج۵، ص ۱۷۲، ح ۲۷۷، (زید بن ابی اوفی)؛ مستد ابی یعلی، ج ۱۲، ص ۱۴۲ تا ۱۴۴، ح ۲۷۷۷؛ المعجم الکبیر، طبرانی (من اخبار سلمان و وفاته)، ج۶، ص ۲۱۳؛ المعجم الاستیعاب، ابن عبدالبر (۱۰۱۴ سلمان فارسی)، ج۲، ص ۶۳۸ (محقق)

٣) ابراهيم / ٣٤.



را بر همهی صحابه اثبات میکند:

﴿ فَمَنْ حَاجَّكَ فيهِ مِنْ بَعْدِ ما جاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالُواْ لَـدْعُ أَبْناءَنا وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَتَ وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَتَ اللهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾. (١)

پس هر که درباره عیسی با تو به بحث و مجادله پرداخت پس از آن که علم آن به تو رسید، پس بگو: بیایید ما و شما فرزندان و زنان و جانهای خویش را بخوانیم آن گاه به درگاه خدا زاری کنیم و در حق یکدیگر نفرین کنیم و لعنت خدا را بر هر کدام از ما دو گروه که دروغگوست قرار دهیم.

نکته ۱. «سیوطی» مفسر بزرگ اهل تسنن درباره شأن نـزول ایـن آیـه چنـین مینویسد: دو نفر از چهرههای سرشناس مسیحی به نام «عاقب» و «سید» محضـر رسول خدای رسیدند. حضرت بـه آن دو فرمـود: مسلمان شـوید، گفتنـد: ما مسلمانیم، فرمود: دروغ میگویید. اگر بخواهید ثابت مـیکـنم کـه شـما مسلمان نیستید. گفتند: ثابت کن، فرمودنـد: نشانهی آن علاقـه شـما بـه صـلیب، شـراب نوشیدن و خوردن گوشت خوک است. سپس آنان را به مباهله فرا خواندند. قـرار شد صبح روز بعد حاضر شوند. هنگام صبح رسول خدای در حالی که دست علی را گرفته بود و فاطمه و حسن و حسین بی بـا وی بودنـد از مدینـه بیـرون رفته، سید و عاقب را دعوت به مباهله نمودند ولی آنها نپذیرفتند و تسلیم شدند. رسول خدای فرمود: قسم به آنکه مرا به حق مبعوث کرده است اگر دعوت به مباهله را میپذیرفتند، از آسمان آتش بر آنان میبارید. جابر میگوید: ایـن آیـه در

١) آل عمران / ٤١.



شأن خاندان پیامبر نازل شد: ﴿فَمَنْ حَاجَّكَ فِیهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ...﴾ سپس گفت: مراد از ﴿أَنْفُسَنا﴾ رسول خدا و على است و مراد از ﴿أَبْنَاءَنَا﴾ حسن و حسين و مراد از ﴿نِسَاءَنا﴾ فاطمه است. (۱)

بدون شک آیهی مباهله در حق اهل عبا و پنج تن برگزیده خدا نازل شده است. این مطلب را بسیاری از محدثان، مفسران، مورخان و متکلمان در کتابهای خود آورده و جزو مسایل مسلم و تردیدناپذیر دانستهاند؛ از سویی مدارک زنده شهادت می دهد که پیامبر شخصه در داستان مباهله با نصارای نجران از زنان جز پاره تن خود فاطمه و از فرزندان جز دو نوهاش حسن و حسین و علی که نفس وی به شمار می رود، همراه نبردند.

«مسلم» در کتاب صحیح مینویسد:

پس از نزول این آیه، رسول خدا علی، فاطمه، حسن و حسین را صدا زد، آنگاه چنین دعا کرد: خداوندا اینان خاندان و اهل بیت من هستند. (۲)

۱) الدر المنثور، ج۲، ص۲۳۰،

\_ اسباب النزول الآيات، واحدى نيشابورى، سوره آل عمران، ذيل آيه شريفه، ص ۶۸. (محقق)

٢) ولما نزلت هذه الآية: (فقل تعالوا ندع أبنائنا وأبنائكم) دعا رسول الله علياً وفاطمة وحسيناً وحسيناً فقال: اللهم هؤلاء أهلي. (صحيح مسلم، ج٧، ص١٢٠، ح ٣٧٣، ج٥، ص٢٣، ح٣٢) كتاب فضائل الصحابة، باب فضائل على رضى الله عنه.

<sup>-</sup> این روایت در کتب دیگر اهل تسنن نیز بیان شده است که به بعضی از آنها اشاره میکنیم:

سنن ترمذی، (من سورة آل عمران)، ج۴، ص۲۹۳ و ۲۹۴، ح ۴۰۸۵؛ ج۵، ص۳۱ و ۳۲، ح ۴۰۸۸؛ مناقب علی بن ابیطالب؛ مسند احمد، مسند ابی اسحاق سعد بن ابیوقاص، ج۱، ص ۱۸۵؛ المستدرک، حاکم نیشابوری، (من مناقب اهل بیت رسول الله مناقبه)، ج۳، ص ۱۵۰؛ السنن الکبری، بیهقی، (کتاب النکاح، ج۷، ص ۲۵۰؛ السنن الکبری، بیهقی، (کتاب النکاح، ج۷، ص ۳۵۰؛ السنن الکبری، بیهقی، (کتاب



نکته ۲. خداوند در این آیه به صراحت علی شر را نفس رسول خدای خوانده است. یکی از آیاتی که برتری علی نسبت به همه افراد بشر - حتی از انبیا غیر از پیامبر اسلام شی - از آن استفاده می شود، همین آیه است؛ زیرا خداوند، علی شور را نفس پیامبر شی خوانده است، از روایات و گفتار مورخان و محدثان نیز استفاده می شود که مراد از «انفسنا» علی شی است.

«ابن کثیر» اهل تسنن مینویسد:

جابر گفته است مراد از ﴿أَنْفُسَنَا﴾ رسول خدا و على است، مراد از ﴿أَبْنَاتَنا﴾ حسن و حسين و مراد از ﴿نساءَنا﴾ فاطمه است.

چرا پیامبر علی در جریان مباهله ابوبکر، عمر، عایشه و حفصه را با خود نبرد؟ چرا از بین زنها فقط فاطمه ی زهرای و از بین صحابه علی بن ابی طالب و حسنین علی را به همراه خود برد؟ آیا این نشانه ی برتری علی علی و خانوادهاش نسبت به دیگر صحابه نیست؟ کسانی که دیگر صحابه را بر علی این آیه چه پاسخی می دهند؟

### ٣. أيهى خير البرية

یکی از آیاتی که دلیل بر برتری علی ایس نسبت به همه افراد بشر از گذشته و آینده حتی پیامبران اولوالعزم ایس (به جز خاتم انبیاتی و همه ی صحابه دارد

ا) قال جابر: (أنفسنا وأنفسكم) رسول الله وعلي بن أبي طالب (وأبنائنا) الحسن والحسين (ونسائنا) فاطمة.
 وهكذا رواه الحاكم في مستدركه... ثم قال: صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه. تفسير ابن كثير، ج١،
 ص ٣٧٩.





## این آیه است:

﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ أُولَئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ﴾.(١)

آنان که ایمان آوردند و کارهای شایسته کردند، آنان بهترین آفریدگانند.

«سیوطی» در شأن نزول این آیه مینویسد:

عایشه می گوید: از رسول خدا عظی پرسیدم گرامی ترین آفریده نزد خدا چه کسی است؟ فرمود: مگر این آیه قرآن را نخوانده ای؟: ﴿إِنَّ الَّذِینَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ اُولِئِكَ هُمْ خَیْرُ الْبَریَّة﴾.

«ابن عساكر» از جابر بن عبدالله چنين روايت كرده است:

ما نزد پیامبر الله بودیم که علی از راه رسید، پیامبر الله فرمود: سوگند به آن که جانم به دست اوست، این و شیعیان اویند که در روز قیامت رستگارند، و این آیه نازل شد: ﴿إِنَّ الَّذِینَ آمَنُوا...﴾ و یاران رسول خدا هرگاه علی از راه می رسید می گفتند (۲): بهترین آفریدگان آمد. (۳)

١) البينة / ٧.

٢) جاء خيرالبرية.

٣) *الدر المنثور*، ج٨، ص٥٨٩.

در كتب ديگر اهل تسنن به اين روايت و روايات ديگر به معنى «خير الناس، خير البشر» اشاره شده است: 

ـ تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج ۴۲، ص ۱۳۷، مناقب على بن ابى طالب علي و ما نزل من القرآن، الفصل الثامن، حديث ۱۲۲ تـا ۱۲۹، ص ۱۱۹؛ و سورة البينة، ص ۱۳۶، ح ۸۵، فضائل اميرالمقرمنين على على علي الله في الفصل الثانى و العشرون، ص ۱۲۹؛ المناقب، الموفق الخوارزمى، الفصل التاسع، ص ۱۱۲، ح ۱۲۰؛ شعواهد التنزيل، الحاكم الحسكانى، ج ۲، ص ۴۶۸، ح ۱۱۳ و ۱۱۴۰ ذيل آيه ي شريفه؛ فتح القدير، شوكانى، سوره بينه، ذيل آيه ي شريفه، ج ۵، ص ۷۷؛ المعجم الاوسط، طبرانى، ج ۵ ص ۱۱۶؛ المعجم الاوسط، طبرانى، ج ۵ ص ۱۱۶؛ المعجم الاوسط، طبرانى، من مناقب ابن مسعود، ج ۹، ص ۷۶؛ كنز العمال، متقى هندى، فضائل على (رضى الله عنه)، ج ۱۱، ص ۶۲۵ ح ۳۳۰۴و، تاريخ بغداد، حرف الكاف من آباء، ج ۳ على (رضى الله عنه)، ج ۱۱، ص ۶۲۵ ح ۳۳۰۴و، تاريخ بغداد، حرف الكاف من آباء، ج ۳ على

كنند بهترين آفريدگانند.



مفسر اهل تسنن؛ «محمد بن جریر طبری» در تفسیر این آیه می گوید:

«خدای متعال می فرماید: آنان که به خدا و رسولش محمد علیه ایمان

آوردند و خدا را خالصانه و یگانه و بدون شریک پرستیدند، و نماز را بر

پا داشتند و زکات دادند و خدا را در همهی اوامر و نواهی او اطاعت

نمودند، آنانند که بهترین آفریدگانند». می گوید: از مردم آنان که چنین

ابن حمید از عیسی بن فرقد از ابوالجارود از محمد بن علی؛ امام باقریک، مرا حدیث کرد که پیامبر کی فرمود: ای علی، خیرالبریه تو و شیعیان تو هستند. (۱)

نکته ۲. با وجود اینکه مفسران اهل تسنن ذیل آیهی هفتم سوره بینه تصریح کرده اند که پیامبر کی فرمود: «علی و شیعیانش در روز قیامت رستگارند.» و اذعان کرده اند که شیعه ی علی از زمان خود رسول خداکی مطرح بوده است. پس چرا می گویند شیعه، مذهب جدیدی است که به وسیله ی «عبدالله بن سبا» و شاه اسماعیل صفوی» تأسیس شده است؟

در زمانی که طلبه ی اهل تسنن بودم از بسیاری از مولوی ها شنیده بودم که می گفتند شیعه از زمان شاه اسماعیل صفوی به وجود آمده است! البته این مطلب در هیچ کتابی از کتب اهل تسنن وجود نداشت فقط آنها برای اغتشاش اذهان مردم می گفتند!

 $<sup>\</sup>rightarrow$ 

ص ۴۰۹؛ التقات، ابن حبّان، ج ۹، ص ۲۸۱؛ الكامل، عبدالله بن عدى، (شريك بن عبدالله... )، ج ۴، ص ۱۰ و (صالح بن عبدالله بن صالح المدنى) ج ۴، ص ۲۶؛ تاريخ بغداد، خطيب بغدادى (الحسن بن محمد بن حسن ابن جير...)، ج ۷، ص ۴۲۳؛ انساب الاشراف، بلاذرى، ص ۱۰۳، ح ۳۶. (محقق) () جامع البيان عن تأويل آيات القرآن، ج ۳۰، ص ۲۶۴.



بعد از این که شیعه شدم، به یکی از مولوی های اهل تسنن خاش، که این مطلب را از او هم شنیده بودم، زنگ زدم و از ایشان تاریخ پیدایش شیعه را پرسیدم.

گفت: سیصد سال قبل و در زمان شاه اسماعیل صفوی به وجود آمده است! گفتم: آقای مولوی! مگر کتاب «البدایه و النهایه» ابن کثیر را نخواندهای که در چند جای آن دربارهی روایاتی که خلاف نظرشان است می گوید ایس روایات را شیعه جعل کرده است؟

ادامه دادم و گفتم: آیا این کتاب را دارید؟

گفت: بله، من الان در كتابخانه هستم.

گفتم: لطفا جلد ۲ صفحهی ۳۴۲ را بیاور!

گفت: چند لحظه صبر كن تا كتاب را بياورم.

کتاب را آورد و باز کرد. گفتم: آیا ننوشته است که «طبق عقیدهی ما عبدالمطلب و ابوطالب، بت پرست بودند و کافر از دنیا رفتهاند، بر خلاف نظر فرقهی شیعه». (۱)

مولوی گفت: بله، نوشته است، و عبارتش را خواند.

گفتم: ببخشید آقای مولوی، ابن کثیر چند سال قبل زندگی می کرده است؟ گفت: تقریبا هفتصد سال قبل.

ا) أن عبد المطلب مات على ما كان عليه من دين الجاهلية خلافا لفرقة الشيعة فيه وفي ابنه أبي طالب على ما سيأتي. البداية والنهاية، ابن كثير ج٢، ص٣٤٢.



گفتم: پس معلوم می شود که قبل از ابن کثیر، فرقه ی شیعه وجود داشته است که ابن کثیر از آن نام می برد!

مولوی با نهایت تعجب گفت: بله همین طور است که شما می گویید. معلوم است که شما اهل تحقیق و مطالعه هستید.

نکته ۳. پیامبر اسلام اسلام اسلام اسلام است، (۱) آیا برادران اهل تسنن روایتی دارند که پیامبر اسلام اسلام اسلام است دارند که پیامبر اسلام است در زمان حیاتش از اهل تسنن نام برده باشد؟ مثلاً گفته باشد: ابوبکر، عمر و پیروان آنها روز قیامت رستگارند؟ آیا چنین چیزی آمده است؟

## ۴. آیهی ولایت

آيهي ولايت:

﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَ يُؤْثُـونَ الزَّكاةَ وَ هُمْ راكِعُونَ﴾. (٢)

ولی و سرپرست شما، تنها خدا و پیامبر اوست و کسانی که ایمان آوردهاند، همان کسانی که نماز را برپا میدارند و در حال رکوع زکات میدهند.

۱) المعجم الاوسط، طبرانی، ج۴، ص ۲۱۱؛ شواهد التنزیل، حاکم حسکانی، ج۱، ص ۹۶ ذیل آیدی ۲ سوره ی بقره، حدیث ابن عباس؛ و ج۲، ص ۱۷۷، ح ۸۰۸ ذیل آیهی ۳۹ سوره زمر؛ و ج۲، ص ۲۹۵، ح ۹۲۷ ذیل آیهی (و ج۲، ص ۱۱۲۵ سوره تین؛ و ح ۲۲ دیل آیهی (و آلستابقُون) الستابقُون) و ج۲، ص ۴۵۵، ح ۱۱۲۱ و ۱۱۲۳ سوره تین؛ و ج۲، ص ۴۶۶، ح ۱۱۲۵ تا ۱۱۴۰ ذیل آیهی ۷ سوره بینه و ... (محقق)

٢) مائده / ۵۵.





# نکته ۱. مراد از ﴿الَّذِينَ آمَنُوا﴾ کسانی که ولایت بر مردم دارند قطعا امام امیرالمؤمنین الله است؛ (۱) زیرا این آیه در زمانی نازل شده است که امام علی الله

۱) علاوه بر مآخذ و کتب شیعه، مصادر و مراجع مهم و فراوان تفسیری، حدیثی، تاریخی و أدبی اهل تسنن جملگی برآنند که این آیه در شأن امیرالمؤمنین علی علی په شرحی که اجمالاً توضیح داده می شود نازل شده است.

المعجم الأوسط، الطبراني، ج٤، ص٢١٨؛ المعجم الكبير، الطبراني، ج١، ص٣٢٠ـ٣٢١، ح٩٥٥؛ معرفة علوم الحديث، الحاكم النيشابوري، ص١٠٢؛ شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج١٣، ص٢٧٧؛ نظم درو السمطين، الزرندي الحنفي، ص٢٣-٢٢ و ص٨٥ ٨٨؛ تخريج الأحاديث والآثار، الزيلعي، ج ۱، ص ۴۰۹ \_ ۴۱۰ ح ۴۲۰ و ج ۲، ص ۲۳۷ \_ ۲۳۸؛ كنيز العمال، المتقى الهندى، ج ۱۳، ص ۱۰۸ ح ۳۶۳۵۴ و ج ۱۵، ص ۱۰۲ ح ۴۰۲۶۶؛ زاد المسير، ابن الجوزي، ج۲، ص ۲۹۲ و ص ۲۹۲؛ تفسير *الرازي،* الرازي، ج١٢، ص٢٤ (القول الثاني: أن المراد من هذه الآية شخص معين، وعلى هذا ففيه أقوال)؛ تفسير القرطبي، القرطبي، ج٤، ص ٢٢١ (المسألة الثانية)؛ تفسير الجلالين، المحلى، السيوطي، شرح ص ٣٣٧ \_ ٢٩٣٨؛ *اللدو المنثور*، جلال الدين السيوطي، ج٢، ص٢٩٣ \_٢٩٤ قوله تعالى (انما وليكم الله ورسوله)؛ لباب النقول، السيوطي، ص٩٣ قوله تعالى (إنما وليكم الله) و ص٨١ قوله تعالى: (إنما وليكم الله)؛ فتع القدير، الشوكاني، ج ٢، ص٥٣ قال في قوله (إنما وليكم الله ورسوله)؛ تفسير الألوسسي، الآلوسي، ج، ص ۱۶۷؛ تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج ۴۲، ص ۳۵۶ \_۳۵۷ و ج۴۵، ص ۳۰۳؛ انساب الأشراف، البلاذري، ص ١٤٩ \_١٥٠؛ الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل، الزمخشرى، ج١، شرح ص ٤٢٣ ـ ٤٢٣؛ مناقب على بن أبي طالب على وما نسزل من القرآن فسى على عاليَّةِ، أبي بكر أحمد بن موسى ابن مردويه الأصفهاني، ص١٢٧ ـ ١٢٣، ح ١٤١ و ص٢٣٨ ـ ٢٣٨ قوله تعالى: ﴿إِنمَا وليكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلوة ويؤتون الزكوة وهم راكعون﴾ ومن يتول الله ورسوله والذين آمنوا فإن حزب الله هم الغـالبون) ح ٣٣٥ تــا ٣٤۴؛ تفســـير البيضـــاوي، البيضاوي، ج٢، ص٣٣٨\_ ٣٤٠ ﴿إِنَّا وليكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلوة ﴾؛ تفسير النسفي، النسفي، ج١، ص ٢٨٩ ﴿ و هم راكعون ﴾؛ تفسير البغوي، البغوي، ج٢، ص٤٠؛ شواهد التنزيل، الحاكم الحسكاني، ج١، ص٢٠٩ ـ ٢٠٩، ح ٢١٤: تفسير السمعاني، السمعاني، ج٢، ص ٤٧ ـــ ٤٨ قوله تعالى، ﴿إِنمَا وليكم الله ورسوله ﴾؛ تفسير الواحدى، ج١، ص٣٢٥، ٥٥ ﴿إِنمَا وليكم الله ورسوله﴾؛ أسباب نزول الآيات، الواحدى النيسابوري، ص١٣٣ \_١٣۴ قولـــه تعــالى: ﴿إنْمَــا وليكم الله ورسوله والذين آمنوا﴾؛ تفسير الثعلبي، الثعلبي، ج۴، ص٨٠ ـ٨١؛ تفسير ابن زمنسين، أبـي عبد الله محمد بن عبد الله بن أبى زمنين، ج ٢، ص٣٣، ٣٢ ﴿إِنَّا وليكم الله ورسوله والذين آمنوا﴾؛ تفسير السمرقندي، أبو الليث السمرقندي، ج١، ص٢٢ ـ ٢٢٣ سورة المائدة الآيات ٥٥ ــ ٥٥ قوليه



در حال رکوع به فقیری که از مردم درخواست کمک میکرد، انگشتر خود را صدقه داد.

بنابر تصریح بسیاری از علمای اهل تسنن، این آیه در باره ی امیرالمؤمنین الله نازل شده است. «قاضی عضد الدین الإیجی» متوفای ۷۵۶ در این باره می گوید: تمامی مفسران اجماع دارند که این آیه در باره ی امام علی شان نازل شده است. (۱) «سعد الدین تفتازانی» نیز تصریح می کند:

[این آیه] به اتفاق مفسران درباره ی علی بن أبی طالب الله منگامی که در حال رکوع انگشترش را به فقیر نیازمند بخشید ـ نازل شده است. (۲)

نکته ۲. بعضی از مولوی ها برای مخدوش کردن ذهن جوانان اهل تسنن گفته اند: صدقه دادن علی هی در هنگام نماز، فعل اضافه بوده و با این کار نماز علی هی باطل شده است! من تعجب می کنم که چگونه این صدقه دادن را فعل اضافه محسوب می کنند در حالی که هیچ یک از مفسران اهل تسنن این کار را

 $<sup>\</sup>rightarrow$ 

تعالى ﴿إنّما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا﴾؛ أحكام القرآن، الجصاص، ج٢، ص٥٥٥ بـاب العمـل اليسير في الصلاة قال الله تعالى: ﴿إنّما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلوة ويؤتون اليسير في الصلاة قال الله تعالى: ﴿إنّما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلوة ويؤتون النكم الله ﴾؛ المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ابن عطية الأندلسي، ج٢، ص٢٠٨-٢٠٩ سورة المائدة ٥٥ ـ ١٥ الخطاب بقوله ﴿إنّما وليكم الله ﴾؛ تفسير ابن كثير، بن كثير، ج٢، ص٢٠٨ و قوله ﴿الذين يقيمون الصلوة ويؤتون الزكوة وهم راكعون ﴾. (محقق)

١) وأجمع أنمّة التفسير أنّ المراد على. *المواقف في علم الكلام، ص*4٠٥.

٢) نزلت باتفاق المفسّرين في علي بن أبي طالب، رضي الله عنه، حين أعطى خاتمه و هو راكع في صلاته.
 شرح المقاصد في علم الكلام، ج٥، ص ٢٧٠.



فعل اضافه حساب نکرده است! خدای متعال هم که این آیه را نازل کرده است، نگفته که علی شخ فعل اضافه انجام داده و نمازش باطل است! حتی خود پیامبر شخ هم که آیه را دریافت کرد نفرمود نماز علی شخ باطل بوده است! مولوی ها این را از کجا نقل کرده اند؟ آیا آن ها با این سخن خود، خدا و رسول خدا شخ را زیر سؤال نمی برند! وقتی خداوند متعال و رسول او کار امیرالمؤمنین علی شخ را تأیید کرده اند، دیگر شما چه می گویید؟

بلکه از آن طرف، فقهای شیعه و اهل تسنن بر اساس شأن نـزول ایـن آیـه و عمل علی شیخ فتوا داده اند کـه کارهای جزیـی و انـدک در نماز جایز است و موجب بطلان نماز نمی شود. «قرطبی» در «جامع احکام القرآن» (۱) می گوید طبـری گفته است که این (صدقه دادن انگشتر از ناحیهی امیرالمؤمنین شید) دلالت می کند که کار اندک نماز را باطل نمی کند؛ زیرا صدقه دادن کاری بود کـه در حـال نماز صورت گرفت و موجب باطل شدن نماز نگردید.

نکته ۳. بعضی از مولویها در برابر این سؤال که چرا شیعیان در نماز دستهایشان را نمیبندند توجیه کرده، گفتهاند: برای اینکه حضرت علی شد و جنگ، دستهایش پر از خون بود و نمی توانست دستهای خود را ببندد و دستهای خود را بازگذاشت؛ به این دلیل شیعیان دست نمی بندند! البته این مطلب در هیچ کتابی از کتب اهل تسنن نیامده است ولی فقط به یک سخن بسیار معروف و مشهور تبدیل شده است. این حرف را فقط به خاطر عناد و دشمنی با

۱) جامع احكام القرآن، ج۶ ص ٢٢١، دارالفكر.



شیعه مطرح کردهاند. از یک طرف میگویند؛ اگر از دستمان خون جاری شود وضویمان باطل می شود و نمازی هم که خوانده شده باطل است، از طرف دیگر می گویند حضرت علی ای با وجود دست و پای پر از خون، نماز خوانده و نمازش هم صحیح بوده است؟!!

### ۵. أيهي اولى الامر

## ٢. آيهي اولي الامر:

﴿يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي أَلاَّمْرِ مِنْكُمْ ﴾. (١) اى كسانى كه ايمان آورده ايد! خدا را اطاعت كنيد و پيامبر و صاحبان امر خود را [نيز] اطاعت كنيد.

نکته ۱. در این آیه، اطاعت از اولی الامر، در کنار اطاعت از خداوند و پیامبر الله به صورت مطلق آمده است و همان طور که از خداوند و پیامبر الله در همه ی زمینه ها باید اطاعت کرد از اولی الامر هم باید در همه ی زمینه ها اطاعت کرد.

نکته ۲. همان طور که خدا و پیامبر شک معصوم از خطا و گناه هستند اولی الامر هم باید معصوم از خطا و گناه باشند. اگر معصوم نمی بودند خداوند متعال دستور به اطاعت بدون چون و چرا از آنان را نمی داد.

نكته ٣. با توجه به اينكه اطاعت از اولى الامر در كنار اطاعت از خداوند و

۱) نساء / ۵۹.



پیامبر که معصوم از گناه هستند، آمده است؛ اگر منظور از اولی الامر را امامان معصوم نگیریم دچار اختلافات و تناقضات فراوانی میشویم. همانطور که اهل تسنن در آن دچار اختلاف و تناقض شدهاند تا جایی که عدهای گفتهاند: منظور از اولی الامر؛ هر کسی است که بر مسلمانان حکومت کند که طبق این آیه اطاعت از او بر ما واجب است حتی اگر یزید و حجاج باشد و این اطاعت را از این آیه استفاده کرده بودند.

به یاد دارم در زمان جنگ تحمیلی صدام علیه ایران، مولویهای هند و پاکستان و حتی برخی مولویهای ایران، بعد از نماز دست به دعا بر می داشتند و دعا می کردند که خدایا صدام حسین را در این جنگ پیروز بفرما! و معتقد بودند صدام قاتل و جانی که در دوران سیاه حکومتش، صدها هزار شیعه و اهل تسنن ایرانی و عراقی را به شهادت رسانده بود، همان اولی الامری است که خداوند اطاعت از او را در این آیه واجب کرده است.

حال خودتان قضاوت کنید چگونه کسانی که از اهالبیت عصمت و طهارت شخص فاصله گرفته اند و به آنچه خودشان از آیات قرآن می فهمند عمل می کنند، دچار تناقض شده اند و اطاعت از صدام و یزید را همردیف اطاعت از خدا و پیامبر قرار داده اند و چگونه حکومت های ظالم و سفاک را با نادانی شان، امضا کرده اند و مذهبشان را در پناه آنان گسترش داده اند؟



آیات دیگری هم هست مانند آیهی ابلاغ، (۱) آیهی ابتلا، (۲) آیهی مودت، (۳) آیهی شرا (۴) و ... که به سبب اختصار به آنها نمی پردازیم و خوانندگان را به کتابهایی مانند «شبهای پیشاور» و «المراجعات» و «الغدیر» که در این زمینه نوشته شده است ارجاع می دهم.

علاوه بر آیات، احادیث و روایات زیادی نیز از پیامبر نقل شده که می توانند دلیل محکم و قابل اعتمادی برای حقانیت شیعه و ولایت اهل بیت باشند. در اینجا به دو حدیث اشاره می کنم؛

## حدیث «خلفائی اثنا عشر»

یکی از بهترین و قوی ترین ادله بر حقانیت مذهب شیعه، حدیث اثنا عشر است که پیامبر اکرم ایس مضرت علی اید و یازده فرزند بزرگوارش را به عنوان دوازده امام معین کرده است. این حدیث در کتب معتبر اهل تسنن نیز آمده است از جمله: حدود ۲۶ روایت در «صحیح بخاری» و «مسلم» آمده است که پیامبر اکرم ایس فرمود:

«خلفا و جانشینان من، دوازده نفرند.»

نه بیشتر و نه کمتر و این از معجزات اسلام و حقانیت مذهب شیعه است. یکی از اعتقادات اصولی شیعه در بحث خلافت، ایمان داشتن به خلافت امامان دوازدهگانه است که اسامی مبارک آنان را در کتاب آوردهایم.

١) ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ... ﴾. (مائده / ٤٧)

٢) ﴿ وَ إِذِ ابْتَلَى إِبْراهيمَ رَبُّهُ بِكُلِّماًتٍ... ﴾. (بقره / ١٢٤)

٣) ﴿قُلُ لَا ٱسْنَلُكُمْ عَلَيْهِ ٱجْرًا ۚ إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي...﴾. (شورى / ٢٣)

۴) ﴿ وَمِنَ النَّاسَ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغاءَ مَرْضاتِ الله... ﴾. (بقره / ۲۰۷)



آنچه که در طول تاریخ اسلام بعد از رحلت رسول الله بین مسلمانان اهل تسنّن جهان مشهور است، خلافت خلفای اربعه (ابوبکر، عمر، عثمان و علی) می باشد.

امروزه هم در بیشتر کتابهایشان معتقد به خلافت همین چهار نفرند. بنابراین از آنها باید بیرسی که آیا آنان واقعاً احادیثی موثق و یا ضعیف دال بر خلافت خلفای چهارگانه همانند این احادیث موثق دوازدهگانه دارند؟!

در هیچ یک از کتابهای اهل تسنّن حدیثی به این مضمون که پیامبر می بفرمایند: «خلفائی اربعه...» نیافتهام؛ همچنین در طول تاریخ بعد از رسول الله کو در بین تمام مسلمانان شیعه مشهور است که خلفای رسول الله دوازده نفرند و همه اهل تسنّن هم شیعیان دوازده امامی را نسبتاً می شناسند.

با وجود این که این احادیث به صراحت و کرارا در کتابهای بزرگان اهل تسنّن مطرح شده ولی باید پذیرفت که عامل واقعی و معتقد حقیقی به احادیث شیعیان هستند نه اهل تسنّن؟!

آنچه که در دفاعیات کتابی، لسانی و همایشی علمای اهل تسنّن در بحث خلافت وجود دارد، دفاع از خلافت خلفای اربعه، خاصه خلفای ثلاثه است، پس این دفاع آنان در حقیقت ناقص است؛ زیرا احادیث، خلافت دوازده نفر را بیان میکنند نه سه و یا چهار نفر را.

نقل این احادیث برای همهی ما مهم است ولی آنچه که مهمتر است تکلیف امت اسلامی بعد از رحلت رسولالله است. بنابراین ضروری است به احادیث دقت بفرمائید.



احادیث «اثنا عشر»

١. في صحيح مسلم عن جابر بن سمرة قال: «إن هذا الأمر لا ينقضي حتى يمضي فيهم إثنا عشر خليفة، ثم تكلم بكلام خَفِي عَلَي"، فقلت لأبي: ما قال؟ قال: قال: كلهم من قريش». (١)

امرالهی که اسلام باشد به پایان نخواهد رسید مگر این که ۱۲ نفر بین است اسلامی خلافت کنند!!

٢. وفي رواية أخرى: «لا يزال الدين قائماً حتى تقوم الساعة، أو يكون
 عليكم اثنا عشر خليفة، كلّهم من قريش». (٢)

«همواره دین پا برجاست تا آن که قیامت برپا شود و دوازده نفر از قریش بر شما خلافت کنند».

٣. روى أحمد أيضاً عن مسروق، قال: جاء رجل إلى عبد الله بن مسعود، فقال: هل حدّثكم نبيّكم كم يكون بعده من الخلفاء؟ قال: نعم، و ما سألني عنها أحد قبلك و إنّك لمن أحدث القوم سنّاً. قال: «يكونون عدة نقباء موسى، اثنى عشر نقيباً». (٣)

مثل نقباء بني اسرائيل دوازده نفر هم بعد از رسول الله خليفه اند.

١) صحيح مسلم، ج٣، ص٥، كتاب الإمارة، باب الناس تبع لقريش، والخلافة في قريش.

٢) صحيح مسلم، ج ع ص ٢، (ج ٣ ص ١٤٥٢) كتاب الإمارة، باب الناس تبع لقريش و الخلافة في قريش.

٣) مسئد أحمد بن حنبل، ١/٣٩٨؛ مجمع الزوائد، ٥/١٩٠؛ تاريخ مدينة دمشق، ١٥/٢٨٠؛ وهذا الحديث حسنه ابن حجر العشمس في تطهير الجنان حسنه ابن حجر الهيثمس في تطهير الجنان واللسان، ص ٣١٣؛ السيوطي في تاريخ الخلفاء، ص ١٠ البوصيري في مختصر إتحاف السادة المهرة بزوائد المسانيد العشرة، ٤/٤٣٥.





- و هؤلاء الاثناعشر باقون إلى قيام الساعة. «لا يزال الدين قائماً حتى تقوم الساعة».
  - تا قیامت بر پا نشده خلیفه رسولالله وجود دارد.

این احادیث پنج پرسش مهم را برای من ایجاد کرده است:

- ١. چرا خلافت رسولالله در دوازده نفر معين و مشخص شده است؟!
  - ٢. آيا طبق اين احاديث موثق، اهل تسنّن قائل به دوازده خليفهاند؟!
- ۳. منظور از این دوازده نفر خلیفه چه کسانی و از چه قبیلهای هستند؟!
  - ۴. آیا آن دوازده نفر خلیفه از طرف رسولالله معرفی شدهاند؟!
- ۵. آیا این دوازده نفر برای زمان، مکان و امت خاصی خلافت میکنند؟!

نکته: حقیقتاً فهمیدن مباحث اختلافی میان شیعه و اهل تسنّن برای ما طلبهها و دانشجویان بسیار مهم است؛ ولی باید بدانیم که زمانی ما آگاه به این اختلافات و میشویم که علما و محققین شیعه و اهل تسنّن و علل و عوامل اختلافات و پاسخ آنها را بیان بکنند.

یکی از موارد مهم اختلافی ما با اهل تسنن، مسئله خلافت و جانشینی بعد از رسول خدا است، که جالبترین نکته بحث تمرکز در همین احادیث است.

سال ۸۷ در یک مذاکره تلفنی با یکی از علمای اهل تسنّن بلوچستان بحثی داشتم که با این سؤال شروع کردم گفتم: جناب مولوی خلفای پیغمبر چند نفر بودند؟! گفت: چهار نفر! گفتم: به چه دلیل چهار نفر؟ گفت به دلایلی که در

١) صحيح مسلم، ج٥، ص١.



جریانات سقیفه، استخلاف، شورای شش نفره وبیعت وجودداشت! (دوستان به کتب محققین مراجعه کنند و ببینند که این چهار جریان چگونه به وجود آمده است!)

گفتم: جناب مولوی! حدیثی در منابع موثق اهل تسنّن وجود دارد که بیانگر این است که پیامبر اسلام دوازده خلیفه داشتند. با تعجب گفت: چه حدیثی؟ گفتم: حدیث «اثنا عشر» که به چندین عبارت و کلمه اثنا عشر نقل شده است. تا احادیث مذکور را خواندم باتعجب گفت: بله واقعاً این حدیث صحیح است باید تحقیق کنم که این احادیث به چه کسانی مرتبط است! قرار شد ایشان یک هفته بررسی کند و در تماس باشیم ولی بعد از آن دیگر تلفن بنده را جواب نداد!!!

برای اثبات خلافت و رهبری و جامعیت این دوازده نفری که حضرت رسول اثبات خلافت آنها را مطرح فرمودهاند؛ به آیات نورانی قرآن اشارهای داشتیم. اکنون که متوجه شدیم ولایت و امامت منحصر در دازده نفر است، باید ببینیم نصب و تعیین آنها به عهده چه کسی است؟

خداوند متعال مىفرمايد:

﴿إِنَّ اللهَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ﴾.(١)

در این آیه مبارکه دو مطلب بسیار جالب و قابل توجه وجود دارد که دال بر انتصاب هادی و رهبر مستقیما از ناحیه خداوند متعال است.

مَطلب اول: «ان الله اصطفى» يعنى: به تحقيق خداوند برگزيده است. انتخاب

۱) آل عمران / ۳۳.



یک انسان برگزیده برای هدایت عالمیان از ناحیه خداوند متعال است! کسی را که خداوند برای هدایت بشریت و موجودات بر میگزیند قطعاً پاک و خالص و خالی از شرک و تکبّر و... است؛ مثل انتخاب انبیا که قبل از نبوتشان هم نه مشرک بودند و نه متکبّر آنان طبق عقیده اهل تسنّن و شیعه معصوماند.

مطلب دوم: در این آیه مبارکه خداوند متعال پس از برگزیدگی آدم و نوح برگزیدگی آل ابراهیم وآل عمران را هم مطرح کرده است! در این مطلب مراد از آل ابراهیم، طبق بسیاری از تفاسیر مهم اهل تسنّن، همان آل محمد و هستند!! و اکثریت اهل تسنّن معتقدند که آل محمد، علی و فاطمه و حسن و حسیناند! (۱) حتی در بخاری و مسلم و بعضی کتب دیگر اهل تسنّن در مورد کیفیت صلوات و حدیث کساء مواردی مطرح شده که منظور از اهل بیت و آل محمد هملی و فاطمه و حسن و حسیناند»! (۲)

چه بسا همه چهار مذهب اهل تسنن در تشهد نمازشان به آل محمد صلوات می فرستند که این صلوات مشهور به صلوات ابراهیمی است!

بنابراین طبق این آیه مبارکه (که درمناظره قبل هم اشاره شد) ثابت گردید که امامان ما مستقیماً از ناحیه خداوند متعال برای هدایت بشریت منصوب و برگزیده شدهاند.

١) تفسير الكبير، جـ۵، ص٢٧٧؛ الصواعق المحرقة، ص٢٢٥؛ صحيح مسلم، جـ٧، ص١٣٠.

در «صحیح مسلم» از جابر بن سمره نقل شده است:

إن هذا الأمر لا ينقضي حتى يمضى فيهم إثنا عشر خليفة. (١)

V لا يزال أمر الناس ماضيا ما وليهم إثنا عشر رجلاً. V

«این جهان، نابودشدنی نیست، تا آن که دوازده نفر، ولایت و امامت جامعه را به عهده بگیرند».

در «مسند احمد» نقل شده:

عزت این دین، به دوازده خلیفهی من است. اگر مردم به آنها ضرر بزنند یا مردم با این خلفای من مخالفت کنند و مایهی خذلان آنها شوند، اینان به خودشان ضرر میزنند. (۳)

از این گونه روایات، زیاد داریم. در بعضی از منابع این گونه آمده که پیامبر

# اكرم الله في فرمود:

«كلُّهم مِن بني هاشم». (٤)

تمام این دوازده نفر، از بنی هاشم هستند.

پیامبر اکرم الله فرمود: خلفای من دوازده نفر هستند. این روایت متواتر است و در آن هیچ شکی نیست و قابل انکار هم نیست. از عزیزان اهل تسنن می پرسیم، این دوازده نفر چه کسانی هستند؟ برای ما معین کنید؟

یک دسته از اهل تسنن، خیلی راحت اعتراف کردند که ما معنای این حدیث را نفهمیدیم.

۱) صحیح مسلم، ج۶، ص۳ و ۴.

۲) همان.

٣) مسئل احمد، ج۵، ص٨٧.

۴) ينابيع المودة، للقندوزي، ج٣، ص٢٩٠.





«ابن جوزی» در «کشف المشکل» مینویسد: من مدت طولانیای را دربارهی این حدیث تحقیق کردم، هر کجا که احتمال میدادم بزرگان ما دربارهی این حدیث، سخن گفتهاند، رفتم و جستجو کردم. از هر کسی که احتمال میدادم این حدیث را می تواند توضیح بدهد، سوال کردم، ولی کسی را پیدا نکردم که فهمیده باشد مراد پیامبر اکرم ایک از دوازده خلیفه حیست؟(۱)

آقایان می گویند ما اهل تسننیم! این هم سنت پیامبر اکرم الله است، پس چرا می گویید: ما نفهمیدیم!؟ آقای «ابن بطال» به نقل از «آقای مهلب» ـ از شخصیتهای برجستهی فقهی اهل تسنن ـ می گوید:

کسی را نیافتم که قطعا بگوید مراد پیامبر اکرمﷺ از این روایت چیست؟ از این گونه عبارات در کتابهای اهل تسنن زیاد است. بعضی ها مانند

١) هذا الحديث قد أطلت البحث عنه و تطلبت مظانه و سألت عنه، فما رأيت أحدا وقع على المقصود بـــه. كشف المشكل، ج١، ص ٢٤٩.

ـ ما به بعضی دیگر از مصادر آن اشاره می کنیم: صحیح بخاری، کتاب الاحکام، باب الاستخلاف، ج۸، ص۱۲۷؛ سنن ترمذي، باب ما جاء في الخلفاء، ج٣، ص ٣٤٠، ح٢٣٢٣ و ٢٣٢٢؛ سنن ابسي داود، كتاب المهدى، ج٢، ص٣٠٩، ح٢٧٩ و ٤٢٨٠؛ مستد احمد، (مسند عبدالله بن مسعود رضى الله تعالى عنه)، ج١، ص ٣٩٨؛ مسئله احمله (مسند جابر بن سمرة)، ج۵، ص ٨٠ تـا ١٠٨ (شامل ۳۲ حدیث)؛ مستدرک، حاکم نیشابوری، ج۳، ص۶۱۷ و ۶۱۸؛ و ج۴، ص۵۰۱ مسند ابن جعد، ص ۳۸۹ و ۳۹۰؛ *مسند ابی یعلی، ج۱*۲، ص ۴۵۶ و ۴۵۷، ح ۴۴۶۳؛ صحیح *ابن حبان، ج*۱۵، ص ۴۳ تــا ۴۶؛ المعجم الاوسط، طبرانسي، ج١، ص ٢٥٣ و ج٢، ص١١٥ و ج٤، ص١٨٩ و ج٤، ص ۲۶۸؛ *المعجم الكبيس*، طبرانس، ج٢، ص ١٩٥، ١٩٥، ١٩٧، ١٩٩، ٢٠٤، ٢٠٨، ٢١۴تــا ٢١٢، ٢١٨، ۲۲۳، ۲۲۶، ۲۴۰، ۲۴۱، ۲۴۸، ۲۴۹، ۲۵۳، ۲۵۴، ۵۵۲، ۲۵۶ و ج۲۲، ص۱۲۰. (محقق)

٢) لم ألق أحدا يقطع في هذا الحديث. فتح الباري، لابن حجر عسقلاني، ج١٣، ص١٨٠؛ عمدة القاري، للعيني، ج٢٢، ص٢٨١.



«سیوطی» و «ابن حجر» تلاش کردهاند که این دوازده نفر را درست کنند و گفتهاند این دوازده خلیفه حبارتند از: خلیفه اول، خلیفه دوم، خلیفه سوم، امیرالمؤمنین امام حسن الله می درسند به یزید!.

آیا به راستی یزیدی که شرابخوار، سگ باز و میمون باز است، یزیدی که قاتل فرزند پیامبر اکرم است، یزیدی که به دستور او ۷۰۰ صحابی پیامبر را در مدینه قتل عام کردند، می تواند خلیفه باشد!؟

آیا معاویه و یزید مردم را به حق و حقیقت هدایت می کردند یا از حق گمراه کردهاند؟

بعد می آیند دو سه نفر از بنی امیه و بنی عباس را روی هم می ریزند و «سیوطی» آنان را به ۱۱ نفر می رساند و می گوید: نمی دانم که دوازدهمی کیست؟ مراجعه کنید به کتابهای اهل تسنن، مخصوصا «شرح نووی» برای صحیح مسلم «ابن حجر عسقلانی» در «عمدة القاری»، «عسقلانی» در «ابن حجر عسقلانی» و مسلم «ارشاد الساری» و تمام شروح دیگر صحیح مسلم و بخاری. این آقایان فقط یک حدس هایی زده اند. عمر بن عبدالعزیز را آوردند جزو این دوازده نفر، دیدند نمی شود. اگر بنی امیه را بیاورند که ۱۲ نفر نمی شود بلکه حدود ۲۷ ـ ۲۸ نفر هستند. در حالی که پیامبر اکرم شخص فرمود دوازده نفر. اگر بنی عباس را بیاورند که حدود ۳۶ ـ ۳۸ نفر بودند و این هم نمی شود. عاقبت، خیلی راحت گفتند که ما نمی فهمیم معنای حدیث چیست؟!





ما معتقد هستيم كه مراد نبي مكرم الله از اين روايت، اميرالمؤمنين الله و یازده فرزند بزرگوار ایشان است و لا غیر. این روایات، جز با عقیدهی شیعه، با عقیدهی هیچ یک از مذاهب اهل تسنّن، تطبیق نمی کند.

آری ۱۲ خلیفهی بر حق رسول خداشی که در روایات متعددی از شیعه و اهل تسنن با سند صحيح نقل شده است عبارتند از؛ ١. اميرالمؤمنين الله ٢. امام حسن عطية ٢. امام حسين علية ٤. امام سبجاد علية ٥. امام محمد باقر علية ٤. امام جعفر صادق عليه ٧. امام موسى كاظم عليه ٨. امام رضاعيه ٩. امام محمد تقى عليه ١٠. امام على النقى الله على ال



#### حديث غدير

يكى از مهمترين دلايل ولايت و امامت و خلافت بلافصل على الله حديث غدير خم است.

درباره ی واقعه ی غدیر خم، کتابهای زیادی نوشته شده و کمتر کسی است که از اصل واقعه اطلاع نداشته باشد. خلاصه ی واقعه چنین است که پیامبر شد در آخرین سال از حیات پر برکتشان مأمور شدند که به حج رفته و اعمال حج را به مردم آموزش دهند. پیامبر اکرم شد بیرخلاف دفعات قبل در آن سال فراخوان عمومی داد، همه ی مسلمانان حتی همسران خود و فرزند عزیزشان فاطمه زهرای را هم همراه خود بردند. پس از اتمام حج و در برگشت از مکه، پیک وحی نازل شد و فرمود:

﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَ إِنْ لَـمْ تَفْعَـلْ فَمَا بَلَّغْـتَ رسالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾. (١)

پیامبر ﷺ پس از دریافت وحی، در منطقهی غدیرخم دستور توقف داد

۱) ای پیامبر! آنچه از جانب پروردگارت بر تو نازل شده ابلاغ کن! و اگر ابلاغ نکنی رسالت او را انجام ندادهای و خدا تو را از گزند مردم نگاه می دارد. آری خدا کافران را هدایت نمی کند. (مائده / ۶۷).



و فرمود تا مسلمانانی که جلوتر رفته اند برگردند و منتظر شوید تا کسانی که عقب مانده اند برسند.

منبری از زینهای شتر درست کردند و پس از حمد و ثنای الهی به مسلمانان خبر دادند که ارتحالشان نزدیک است و از دنیا خواهند رفت و فرمودند:

من دو چیز را بین شما به یادگار میگذارم که اگر به آن دو تمسک جستید هرگز گمراه نخواهید شد ۱. کتاب خدا ۲. عترت و اهل بیتش. (۱) سپس از مردم

این روایت با تعابیر مختلف بیان شده که در بعضی از آنها با لفظ خلیفتین ذکر شده است: صحیح مسلم، مسلم النیشابوری، ج۷، ص۱۹۲ و ۱۲۳؛ مسئد احمد، الإمام احمد بن حنبل، ج۴، ص۱۹۳ و ص۱۸۹ و س۱۸۰ یا ۱۹۰ بسنن الترمذی، ج۵ ص۱۸۹ و ص۱۸۹ یا ۱۹۰ سنن الترمذی، ج۵ صحیح ابن صحیح ابن صحیح ابن صحیح ابن خزیمه، با نخریمه، ج۴، ص۲۹۳ یا ۱۹۰ مسئد ابن الجعد، علی بن الجعد بن عبید، ص۲۹۷؛ مسئد أبی علی، أبو یعلی الموصلی، ج۲، ص۲۹۷، ح۸۹ (۱۰۲۱) و ص۳۰۰، ح۸۴ (۱۰۲۱) و ص۳۷۰، ح۸۹ (۱۰۲۱) و ص۳۷۰، ح۸۹ (۱۰۲۱)؛ المصنف، ابن أبی شیبه الکوفی، ج۷، ص۴۱۸ (۴۱)؛ خصائص أمیرالمؤمنین شیبه النسائی،



 $\rightarrow$ 

ص٩٣؛ فضائل الصحابة، النسائي، ص٢٢؛ المناقب، الموفق الخوارزمي، ص١٥۴ ــ ١٥٥، ح ١٨٢؛ منتخب مسئد عبد بن حميد، عبد بن حميد بن نصر الكسى، ص١٠٧ ــ ١٠٨، ح ٢٤٠ كتاب السنة، عمرو بن أبي عاصم، ص ٣٣٧ ـ٣٣٧، ح ٧٥٤؛ كتاب السنة، عمرو بن أبي عاصم، ص ٤٢٨ ـ ٤٢٩، ح ۱۵۴۸، ح ۱۵۴۹، ح ۱۵۵۰، ح ۱۵۵۱، ح ۱۵۵۲، ح ۱۵۵۳، ح ۱۵۵۸ و ح ۱۵۵۸؛ السنن الكبرى، النسائي، ج۵، ص۴۵ \_۴۶، ح ۸۱۴۸ و ص۵۱، ح (۸۱۷۵) و ص۱۳۰، ح ۸۴۶۴ المعجم الكبير، الطبراني، ج۵، ص١٥٣ \_١٥٤، ح ٤٩٢١ و ٤٩٢٢ و ٤٩٣٣ و ج٣، ص٤٥، ح ٢٤٧٨ و ص٤٥، ح ٢٤٨١ و ص ۶۷ و ۲۶۸۳ و ص ۱۸۰ ـ ۱۸۱، ح ۳۰۵۲ و ج۵، ص ۱۶۷ ـ ۱۶۷، ح ۴۹۶۹ و ۴۹۷۰ و ص ۱۶۹ـ ١٧٠ و ص١٨٢ \_١٨٢ و ص١٨٠؛ *المعجم الصغير*، الطبراني، ج١، ص١٣١ و ١٣٥؛ *المعجم الأوسط*، الطبراني، ج٣، ص٣٧ و ج٤، ص٣٣؛ السنن الكبرى، البيهقى، ج٢، ص١٤٨ (باب بيان أهل بيته الذين هم آله) و ج٧، ص٣٠ ـ٣١ (باب بيان آل محمد الله الذين تحرم عليهم الصدقة المفروضة) و ج١٠، ص١١٣ ـ١١٢؛ تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج٥٢، ص٩٢؛ الكامل، عبدالله بن عدى، ج٥، ص ۶۷؛ الطبقات الكبرى، محمد بن سعد، ج ٢، ص ١٩٤؛ كنز العمال، المتقى الهندى، ج ١، ص ١٧٢ \_١٧٣ (الباب الثاني في الاعتصام بالكتاب والسنة)، ح ٧٧٨ ٧١٨، ٧٧٨ و ص١٨٥\_١٨٧١، ح٩٤٣. ۹۴۶،۹۴۶،۹۴۴، ۹۴۷، ۹۴۹ و ص ۱۸۷\_۱۸۹، ح ۵۰، ۵۱۱، ۲۵۲، ۵۵۳، ۵۵۷، ۵۵۸ و ص ۱۳۸۱، ح ۱۶۵۷ و ج١٦، ص١٠٤، ح ٣٥٣٠٠ و ج۵، ص٢٨٩ ـ ٢٩٠، ح ١٢٩١١؛ شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج ٩، ص١٣٣٠؛ *دستور معالم الحكم*، ابن سلامة، ص٨٥ \_٨٩ (وصيته كرم الله وجهــه لمـا ضربه ابــن ملجم)؛ اِمتاع الأسماع، المقريزي، ج۵، ص٣٧٨ ـ ٣٧٨ و ج٤، ص١٣٠ ـ ١٤ (فصل في ذكر عترة رسول الله على عترة الرجل أسرته وفصيلته، من قول الله تعالى: وفصيلته التي تؤويه)؛ البدايــة والنهايــة، ابــن کثیر، ج۵، ص۲۲۸ ـ ۲۲۹ و ج۷، ص۳۸۵ ـ ۴۸۶؛ سیر أعلام النبلاء، الذهبی، ج۹، ص۳۶۵؛ ینابیع *المودة لذوى القربي*، القندوزي، ج١، ص٧٣ ـ ٧٤، ح ٩ و ص٩٤ ـ٩٥، ح ٥ و ص٩٩ ـ٩٠١ ح ١٣، و ص۱۰۰، ۱۲ و ص۱۰۲، ح ۱۷ و ص۱۰۲\_۱۰۶، ح ۲۰، ۲۱، ۲۲، ۲۳، ۲۴ و ۲۵، و ص۱۰۹، ح ٣١، و ص١١٢ \_١١٣، ح ٣٣، و ٣٣، و ٣٥، و ص١١٩ \_١٢٥، ح ٣٧، ٣٨، ٣٩، ١٠، ١٤، ٢٢، ٣٣، ٢٩، ۴۵، ۴۶، ۴۷، ۴۸، ۴۹، ۵۰، ۵۱ و ۵۲؛ السيرة الحلبية، الحلبي، ج٣، ص ٣٣۶؛ سبل الهدى والرشاد، الصالحي الشامي، ج١١، ص ٢٣٢؛ الفصول المهمة في معرفة الأئمة، ابن الصباغ، ج١، ص ٢٣٩ ـ ٢٣٩؛ فضل آل البيت، المقريزي، ص ۶۶ ـ ۶۷ (دليل العصمة في جميعهم، أعنى عليا، وفاطمة، وولديهما)؛ *السيرة النبوية*، ابن كثير، ج۴، ص۴۱۶؛ رياض الصالحين، يحيى بن شرف النووى، ص٢١١ ــ٢١٢، ح ٣٤٤؛ الجامع الصغير، جلال الدين السيوطي، ج ١، ص ٢٤٤، ح ١٤٠٨؛ كنز العمال، المتقى الهندي، ج ۱، ص ۱۷۸، ح ۱۸۹۸ ج ۱۳، ص ۱۴۹، ح ۲۱ ۴۳۶؛ مجمع الزوائد، الهيثمي، ج ۱، ص ۱۷۰، ج ۹، ص١٩٢ \_١٤٥ (باب في فضل أهل البيت رضى الله عنهم) و ج١٠، ص٣٤٣. (محقق)



اقرار گرفتند که از خودشان نسبت به آن اولویت دارد و پس از آن دست علی ایس را گرفته، بلند کرده و فرمودند: «من کنت مولاه فعلی مولاه». (۱) پس از آن مسلمانان با حضرت علی ایس بیعت کردند.

اهل تسنن، اصل واقعهی غدیر خم را منکر نمی شوند. تـواتر روایـات ثابـت میکند که چنین جریانی اتفاق افتاده است و پیامبر الله فرموده است:

من کنت مولاه فعلی مولاه. ولی می گویند: «ولی» و «مولا» در فرمایش پیامبر الله به معنای دوست آمده است و پیامبر الله با این فرمایش به مسلمانان گفته است: هر که من دوست او هستم، علی الله هم دوست اوست.

۱) المستدرك، الحاكم النيشابوري، ج٣، ص١٠٩ ـ١١٠.

حديث سلمة بن كهيل عن أبي الطفيل أيضا صحيح على شرطهما (حدثناه) أبو بكر بن إسحاق ودعلج بـن أحمد السجزي (قالا) أنبأ محمد بن أيوب ثنا الأزرق بن علي ثنا حسان بن إبراهيم الكرماني ثنا محمد بـن سلمة بن كهيل عن أبيه عن أبي الطفيل عن ابن واثلة انه سمع زيد بن أرقم رضي الله عنـه يقـول نـزل رسول الله عني بين مكة والمدينة عند شجرات خمس دوحات عظام فكنس الناس ما تحـت الشـجرات ثم راح رسول الله عني عشية فصلى ثم قام خطيبا فحمد الله وأثنى عليه وذكر ووعظ فقـال مـا شـاء الله أن يقول ثم قال أيها الناس اني تارك فيكم أمرين لن تضلوا ان اتبعتموهما وهما كتاب الله وأهل بيتي عترتي ثم قال أتعلمون اني أولى بالمؤمنين من أنفسهم ثلاث مرات قالوا نعم فقال رسول الله عني من كنـت مـولاه فعلى مولاه.

۲) واقعه ی غدیر از دیدگاه مفسرین، محدثین و دانشمندان اهل تسنن در شرح و تفسیر آیه:
 ﴿یَا أَیُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ ما أُنْزِلَ إِلَیْكَ مِنْ رَبِّكَ وَ إِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَما بَلَّقْتَ رِسالَتَهُ وَ الله یَعْصِمُكَ مِنَ النّاسِ ﴾
 (مائده/۷۷)

حال به نمونهای از مراجع و مصادر اهل تسنن که این آیه ی کریمه را مربوط به نصب امیرالمؤمنین به ولایت و امامت در روز مبارک غدیر خم ذکر کردهاند میپردازیم: ۱. جلال الدین سیوطی شافعی، تفسیر الدر المنثور، ج۲، ص۲۹۸؛ ۲. ابن جریر طبری، الولایة فی طرق الحدیث الغدیر؛ ۳. ثعلبی، تفسیر الکشف و البیان؛ ۴. شوکانی، فتح القدیر، ج۲، ص۵۷ ، امام فخر رازی، تفسیر الکبیر، ج۳، ص۳۵ العاشر؛ ۶ بدر الدین حنفی، عمدة القاری فی شرح صحیح بخاری، ج۸، ص۵۸۴ ، ۷. ابن



صباغ مالكي، الفصول المهمة، ص ٢٧؛ ٨. نظام الدين نيشابوري، تفسير السائر الدائر، ج٤، ص ١٧٠؛ ٩. قندروزي حنفي، ينابيع المودة، ص ١٢٠؛ ١٠. حافظ احمد بن حنبل، المناقب؛ ١١. حافظ ترمذي، صحيع، ج١٣، ص١٤٥؛ ١٢. حافظ نسائى، خصائص، ص٢٢؛ ١٣. ابن الصباغ، الفصول المهمة، ص ٢٤؛ ١٤. احمد بن حماد الدولابي، الكني والاسماء، ج٢، ص ٤١؛ ١٥. حافظ حاكم نيشابوري، المستدرك، ج٣، ص١٠؛ ١٤. حافظ ابو نعيم اصفهاني، أخبار الاصفهان، ج١، ص٢٣٥؛ ١٧. حافظ سمعاني، فضائل الصحابة؛ ١٨. حافظ قاضي يوست حنفي، المختصر المعتصر، ص ٣٠؛ ١٩. بغوي، مصابيح السنة، ج٢، ص١٩٤؛ ٢٠. حافظ رزين بن معاوية عبدري، مجمع بين الصحاح؛ ٢١. علامــة ذهبی، تاریخ الاسلام، ج۲، ص۱۰۴؛ ۲۲. هیثمی، مجمع الزوائد، ج۹، ص۱۰۴؛ ۲۳. سیوطی شافعی، الحاوى، ص٧٩ و تاريخ الخلفاء والجامع الصغير و الدر المنثور؛ ٢٤. حافظ يوسف بن عبدالبر، الاستيعاب، ج٢، ص ٤٤٠؛ ٢٥. ابن اثير الجزري، مجامع الاصول، ج٩، ص ٤٤٨؛ ٢٤. حافظ سبط ابن الجوزي، تذكرة النحواص، ص٢٢؛ ٧٧. حافظ أبي عبدالله گنجي شافعي، كفاية الطالب، ص١٣٠؛ ٢٨. حافظ محب الدين الطبرى، ذخائر العقبي، ص ٤٧؛ ٢٩. حافظ، مورخ اسماعيل بن كثير، البداية والنهاية، ج ۵، ص ۲۰۸؛ ۳۰. حافظ شمس الدين محمد الذهبي، تلخيص المستدرك، ج ۳ ص ۱۰۹؛ ۳۱. السيد ابراهيم حنفي مشهور به ابن حمزه، البيان و التعريف، ج ٢، ص ١٣٧؛ ٣٢. المتقى الهندي، كنزل العمال، ج ٤، صص ١٠٢، ٥٢، ١٥٤، ٣٩٠؛ ٣٣. شهاب الدين الألوسى، تفسير روح المعانى، ج ٤، ص ١٧٢؛ ٣٤. فاضل معاصر السيد محمد رشيد رضا، تفسير المنار، جع، ص ۴۶۴؛ ٣٥ كرخي، نفحات اللاهوت، ص ۲۸؛ ۳۶. سمهودی، وفاء الوفاء، ج۲، ص۱۷۳؛ ۳۷. نقشبندی، راموز الحادیث، ص۱۶۸؛ ۳۸. ابن جوزى، صفحة الصفوة، ج١، ص١٢١؛ ٣٩. حافظ ابو نعيم، حلية الاولياء، ج٤، ص٣٥، ٣٥٥ و ج٩، ص۶۶؛ ۴۰. حافظ ابن بطريق، العمدة، ص۵۳، ۴۱. ابن حجر عسقلاني، تهذيب التهذيب، ج٧، ص ٣٣٧؛ ٤٢. ابن ماجة، سنن ابن ماجه، ج ١، ص ٢٨ و ٣٠؛ ٢٣. ابن حجر، صواعق، ص ٢٥؛ ٤٤. حافظ محب الدین طبری، ج ۲، ص ۱۶۹؛ ۴۵. ابو فضاله انصاری مقتول در صفین به نقل از، اسد الغابة، ج ۳، ص ٣٠٧؛ ۴٤؛ براءِ بن عازب انصاري اوسي مقيم كوفه متوفى ٧٣، به نقل از مسند امام احمد حنبل، ج٠٠، ص ۲۸۱؛ ۴۷؛ ابو ایوب خالد بن زید انصاری مقتول جنگ روم سال ۵۲ به نقل از، محب الدین طبری در رياض النظرة، ج٢، ص١٤٩؛ ٨٨. قيس بن ثابت بن شماس انصاري از شهود حديث غدير به نقل از ابن حجر در الاصابة، ج ١، ص٢٠٥؛ ٢٩. ابن طلحهٔ شافعي در مطالب السؤول، ص ١٤ به نقل از ترمذی؛ ۵۰. خوارزمی، المناقب ص۹۳ به نقل از اسناد خود از زید بن ارقم؛ ۵۱. حافظ سمعانی، کتاب *فضائل الصحابه*، به نقل از اسناد خود از ابوهريره و او از خليفه ثاني حديث غدير را از حدود ١٠٠ نفر از صحابه بلكه بيشتر، روايت كردهاند؛ ٥٢. حافظ امام ابو عبدالله محمد بن ادريس شافعي متوفي سنه ۲۰۴ چنان که در النهایه ابن اثیر مذکور است. (محقق)



آنها میگویند: پیامبر علی مردم را در غدیر خم جمع کرد تا به برخی از صحابه که همراه علی که در یمن بودند و بعد از دست درازی به بیت المال، با برخورد امام علی که مواجه شدند و از ایشان ناراحت شده بودند بگوید: از علی که ناراحت نباشید و او را دوست داشته باشید و ادعا می کنند با این فرمایش پیامبر که ناراحتی و بغض از دل آنها زدوده شد.

در پاسخ به این شبهه باید به چند نکته توجه کرد.

نکته ۱: آیا علی شیخ خودسرانه به یمن رفته بود یا نماینده پیامبر شیخ بود؟ اگر علی شیخ از طرف پیامبر شیخ امیر آنان بود، پس چرا به حرفش گوش ندادند و با مخالفت خود با حضرت علی شیخ به مخالفت با پیامبر شیخ پرداختند؟ حال چرا پیامبر شیخ باید آنها را دلداری بدهد؟ آنان باید به پیامبر شیخ دلداری بدهند که بر خلاف امر او رفتار کرده اند.

نکته ۲: در تاریخ آمده است که همهی صحابهی حاضر در غدیر حتی زنان (۱) با علی این بیعت کردند. آیا ناراحتی چند صحابه از علی این نیازمند بیعت همهی حجاج \_ حتی زنان \_ با علی این بود مگر همهی آنان با علی در یمن بودند؟ اگر پیام غدیر خم محبت و دوستی با علی است، پس بیعت چه معنایی دارد؟

نکته ۳: اگر پیامبر اسلام الله میخواستند با توقف در غدیر، ناراحتی را از

۱) نحوه ی بیعت زنان این گونه بود که طشت بزرگی را پـر از آب کردنـد و در یـک طـرف حضـرت علی گی دست خود را علی گی دست خود را به نشانه ی بیعت در آب داخل تشت می گذاشتند.



دل چند تن از صحابه برطرف کنند، چرا آن ۱۲۰ هزار نفر دیگر را سه روز در زیر آفتاب معطل کردند؟ آیا پیامبر شک نمی توانست آن چند صحابه را جمع کرده، به آنان توضیح دهد؟ چرا برای ۱۲۰ هزار نفر سؤال پیش نیامد که مگر علی که کرده که پیامبر شک همهی حجاج را معطل کرده و می گوید: علی کوست من هست؟ آیا همهی حجاج از علی کاراحت بودند تا همهی آنها مخاطب پیامبر شک باشند؟

با این همه سؤال واضح و ساده، چگونه می گویید پیام غدیر، پیام دوستی با علی گی بود؟

نکته ۴. خیلی فکر کردم که با کدام روایت یا کتاب برای اهل تسنن ثابت کنم که «مولی» در حدیث غدیر، به معنای دوست نیست، بلکه به معنای پیشوا و رهبر است.

تا این که روزی مشغول مطالعه یکی از کتابهای «مولوی محمد عمر سربازی» بودم. مطالعهام که تمام شد و کتاب را که بستم، دیدم روی جلد آن نوشته شده: «نویسنده مولانا محمد عمر سربازی» فوراً به ذهنم آمد که از مولویها، معنای کلمهی مولانا را بپرسم و سؤال کنم که چرا به محمد عمر سربازی، مولانا می گویند؟

از چند مولوی سؤال کردم. پاسخی که به من دادند، این بود که: «مولانا» یعنی واجه (۱)؛ یعنی رهبر ما، پیشوای ما.

۱) کلمهای بلوچی است به معنای بزرگ و پیشوا.



به آنها گفتم: من تعجب می کنم «مولا» دربارهی بزرگانتان معنای واجه و رهبر میدهد ولی در سخن پیامبر الله به معنای دوست آمده است!

نکته ۵. روزی یکی از دوستان اهل تسنن به دیدنم آمده بود. گفتوگوی مفصلی درباره حقانیت اهل بیت داشتیم از جمله به خطبه ی حضرت رسول اكرم الله در غدير خم استناد كردم.

ایشان می گفت: «مولا» در این حدیث به معنای دوست آمده است.

نهایتاً هر چه دلیل آوردم قبول نکرد. خداحافظی کرد و به سمت بلوچستان حرکت کرد.

یک ساعت از رفتنش گذشته بود که به او زنگ زدم و گفتم: کار خیلی مهمی با شما دارم باید برگردی.

گفت: من باید بروم، وقت ندارم برگردم. خانوادهام منتظرم هستند، چه کاری با من داری؟ تلفنی بگو.

گفتم: كار مهمى دارم، نمى توانم تلفنى بگويم، بايد خودت اينجا باشى.

خیلی اصرار کردم تا این که برگشت.

وقتی به من رسید گفت: چـه کـار مهمـی داری کـه مـن را از ایـن همـه راه برگر داندی؟

گفتم: مىخواستم بهت بگم: دوستت دارم.

گفت: همین!

گفتم: بله. همين را خواستم به شما بگويم.



دوستم ناراحت شد و گفت: خانوادهام منتظرم بودند و باید میرفتم، این همه راه من را برگرداندی که بگویی دوستت دارم، اذیت میکنی؟

گفتم: سؤال من همین جاست. چطور وقتی شما با عجله به سمت خانوادهای که منتظرت هستند میروی و شما را از راهتان بر میگردانم تا به شما بگویم «دوستت دارم»؛ ناراحت میشوی و در عقل من شک میکنی، ولی وقتی پیامبر اسلام شخص دهها هزار نفر را که با عجله به سمت خانواده ی خود میرفتند، سه روز در زیر آفتاب سوزان معطل کردند که فقط بگویند: «هر کس من را دوست دارد، علی شخص را دوست بدارد» این کار پیامبر شخص را عاقلانه میدانی؟ آیا این اقدام پیامبر شخص ناراحتی مسلمانان را در پی نمیداشت؟ آیا آنان در عقل چنین پیامبری شک نمیکردند؟

با این کاری که کردم، دوستم با تمام وجود احساس کرد که چه حرف خنده داری زده است و اقرار کرد که پیامبر ـ در جریان غدیر خم ـ میخواست نکتهی مهم تری را بیان کند وگرنه برای بیان دوستی اش با علی شیخ نیازی نبود مسلمانان را از راهشان برگرداند.

نکته ۶. جالب اینجاست که یکی از مولویهای استان گلستان در کلیپی که از طریق تلفن همراه و بلوتوث منتشر شده بود بعد از گفتن مطالبی علیه دکتر تیجانی، می گوید: بعضی از آقایان اهل تسنن در روز غدیر خم به مجالس شیعیان می روند و به آنان تبریک می گویند. به نظر ما (اهل تسنن) چنین افرادی منافق هستند. ما اهل تسنن، عیدی به نام عید غدیر نداریم.

به جناب مولوی می گویم: چرا شما تاریخ را مطالعه نمی کنید؟ مگر نمی دانید



که نخستین کسانی که روز عید غدیر را به علی شخ تبریک گفتند ابوبکر و عمر بودند! آیا به آنان هم منافق می گویید؟ (۱) اگر اهل تسنن به سنت خلفای خود عمل کنند باز هم منافقند؟

نکته ۷. عجیب این که وقتی نمی توانند واقعه ی مهم و تاریخی غدیرخم را منکر شوند، می گویند: اصلاً چرا پیامبر در کنار خانه ی خدا و در ایام حج، حضرت علی این نکرد و مردم را به بیابان بردند؟

جواب نخست: اگر در ایام حج این کار صورت میگرفت، شاید اهمیت موضوع ولایت به درستی جا نمی افتاد، زیرا مسلمانان مشغول اعمال حج بودند، پس باید این کار در بیابانی صورت گیرد تا همه مسلمانان تنها به این منظور گرد هم آیند.

جواب دوم: این اشکال شما به واقعه ی غدیر است یا به خود خداوند متعال یا به رسول خدای الله وقتی خداوند امر به چنین کاری کرده و رسول او هم تشخیص داده که در غدیر خم این مطلب مهم را بیان کند، به شما چه ربطی دارد که شبهه کنید: چرا در کنار خانه ی خدا این کار صورت نگرفت؟

ا) يوم غدير خم، لما أخذ النبي على بيد على بين أبي طالب فقال: «ألست ولي المؤمنين؟» قالوا: بلى يا رسول الله، قال: «من كنت مولاه فعلي مولاه» فقال عمر بين الخطاب: بغ بغ لك يا بين أبي طالب أصبحت مولاي و مولى كل مسلم، فأنزل الله: ﴿اليَومَ أَكمَلتُ لَكُم دينَكُم ﴾ [مائده ٣/] تاريخ بغداد، الخطيب البغدادي، ج٨، ص٢٨٤.

\_ شواهد التنزيل، حاكم حسكانى، ج ١، ص ٢٠٣٠ و ج ٢، ص ٣٩٠، و ٢٠٠ (ذيل آيه شريفه ﴿يا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَ إِنْ لَمْ تَفْعُلْ فَمَا بَلَّقْتَ رِسَالَتَهُ وَ الله يَعْصِمُكَ مِنَ النّاسِ ﴾ (قيامت/٣١و ٣٢)؛ تفسير رازى، ذيل آيه شريفه، ج ١٦، ص ٢٩٠ (مورد دهم)؛ تاريخ مدينه دمشق، ابن عساكر، ج ٢٢، ص ٢٢٠ و ٣٣٢؛ المناقب، موفق خوارزمى، ص ١٥٥، ح ١٨٨ (فصل الرابع العشر)؛ ينابيع المودة (لذوى القربى)، تنادوزى حنفى، ج ٢، ص ٢٤٩ (الحديث السادس والخمسون). (محقق)



جواب سوم: دلیل اصلی اعلام موضوع ولایت حضرت علی بین ابی طالب علی در بیابان و در غدیر خم؛ زمان نیزول آیه ی ۶۷ سوره ی مائده است پیامبر علی پس از اتمام مناسک حج به قصد مدینه حرکت کردند تا به غدیر خم در نزدیکی جحفه رسیدند. (۱) در این زمان جبرئیل امین (حامل وحی) از سوی خداوند آیه ی ۶۷ سوره ی مائده را به پیامبر ابلاغ نمود. (وَمَا یَنطِقُ عَنِ الْهَوَی \* اِنْ هُوَ اِلا وَحْیُ یُوحَی ﴾. (۲)

۱) این روز مصادف بود با پنج شنبه هیجدهم ذی حجه سال دهم هجرت و در حجة الوداع.

۲) نجم / ۳ و ۴؛ [پیامبرسُرالیّالیه] از روی هوا و هوس حرف نمیزند مگر بر اساس وحی الهی که بـر او نازل می شود.



سؤال: چه عواملی باعث شد تا صحابه زیر بار خلافت حضرت علی نرفتند؟ (با وجود این که پیامبر در روز غدیر خم حضرت علی عنوان جانشین خود معرفی نمود.)

آقای زاهدی: عوامل متعددی داشت.

### ١. سست بودن ايمان برخى از صحابه به پيامبر الله

سنت خداوند این است که بندگانی را که ادعای ایمان میکنند در صحنهای امتحان کند تا راستگویان از دروغگویان مشخص شوند:

﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُثْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لا يُفْتَئُونَ \* وَلَقَدْ فَتَنَّا اللهُ الَّذينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكاذبِينَ ﴾. (١)

آیا مردم گمان کردند همین که بگویند ایمان آوردیم به حال خود رها می شوند و آزمایش نخواهند شد؟ ما کسانی را که پیش از آنان بودند آزمودیم (اینان را نیز امتحان می کنیم) باید علم خدا درباره ی کسانی که راست می گویند و کسانی که دروغ می گویند تحقق یابد.

١) عنكبوت / ٢و٣.



همانطور که خداوند، ملائکه را در خلقت حضرت آدم الله امتحان کرد (آنجا که فرمود تا به آدم سجده کنند)؛ و همهی ملائکه به آدم الله سجده کردند غیر از ابلیس. (۱) همچنین است امتحان قوم بنی اسراییل؛ آنجا که خداوند مأموریت حضرت موسی الله را ده روز دیگر تمدید کرد و طی این ده روز، بسیاری از قوم بنی اسراییل گوساله پرست شدند.

مسلمانان هم، همگی ادعای اسلام و ایمان به پیامبر اسلام الله و اداشتند و سنت الهی این بود که آنان در جایی امتحان شوند تا مؤمنان واقعی از غیرواقعی تشخیص داده شوند و آن امتحان، معرفی علی الله به جانشینی پیامبر الله بود که بعد از وفات پیامبر الله مسلمانان امتحان خود را پس دادند و مؤمنان واقعی از غیرواقعی تشخیص داده شدند. همان طور که پیامبر اکرم الله فرمودند:

و لولا أنت يا علي لم يعرف المؤمنين بعدي!

ای علی اگر تو نبودی مؤمنین پس از من شناخته نمی شدند.

## ۲. اجتهادی عمل کردن برخی از صحابه

از آنجا که اجتهاد کردن در مقابل نص به سبب رعایت مصالح و به قول معروف مصلحت اندیشی، امری موافق با میل و طبیعت انسان است؛ لذا گروهی از صحابه از همان زمان حیات پیامبر شک دست به این کار زدند و عملاً با پیامبر

امام رضاط الله در حدیث زیبایی می فرمایند: مثل کسانی که در غدیر خم ولایت امیرالمؤمنین علیه را پذیرفتند مانند ملائکهای بودند که به آدم سجده کردند و مثل کسانی که ولایت امیرالمؤمنین علیه را نپذیرفتند مانند ابلیس هستند که حاضر نشد به آدم سجده کند.





به مخالفت پرداختند. کسانی مانند عمر بن خطاب که در ماجرای صلح حدیبیه شدیداً با پیامبر برخورد میکند. (۱) در آخرین روزهای حیات پیامبر نیز با آوردن قلم و دوات برای پیامبر ایک به جهت نوشتن وصیت، مخالفت عملی میکند. (۲) این افراد پیامبر ایک را در غیر وحی قرآنی، یک فرد عادی میدانستند.

۱) بخاری این داستان را چنین نقل می کند: از ابووائل نقل شده است که گفت: ما در صفین بودیم که سهل بن حنیف برخاست و گفت: ای مردم! مواظب خودتان باشید، ما در حدیبیه با رسول خدام شخه بودیم، اگر جنگی پیش می آمد می جنگیدیم، عمر بن خطاب نزد پیامبر آمد و گفت: ای رسول خدا! مگر نه این است که ما بر حقیم و آنان بر باطل؟ فرمود: آری، چنین است. گفت: مگر نه این است که کشته های ما بهشتی هستند و کشته های آنان جهنمی؟ فرمود: آری چنین است، گفت: پس چرا باید با ذلت باز گردیم و نباید خدا بین ما و آنان حکم نماید؟ رسول خدام شخه فرمود: ای پسر خطاب! من فرستاده ی خدا هستم، پس خداوند هر گز مرا خوار و کوچک نمی کند.

عمر در حالی که غضبناک بود، نزد ابوبکر رفت و آن چه به پیامبر خداشی گفته بود، به ابوبکر هم گفت. ابوبکر گفت: او فرستاده ی خداست و خداوند هرگز او را کوچک و خوار نمی کند، سپس سوره ی فتح نازل شد. رسول خداشی آن را از اول تا آخر بر عمر خواند، عمر گفت: آیا آن چه پیش آمد، پیروزی است؟ فرمود: آری. صحیح البخاری، ج۳، ص۱۱۶۲، ح ۲۰۱۱، کتاب الجهاد والسیر، باب إثم من عاهد تُم عَندَر.

<sup>-</sup> این جریان در کتب دیگر اهل تسنن بیان شده که به بعضی از آنها اشاره می کنیم؛ صحیح بخاری، سوره فتح، ج<sup>۹</sup>، ص۵۱ و ۴۶؛ صحیح مسلم، ج۵، ص۱۷۵ المصنف، ابن شیبة، غزوه حدیبیة، ج۸، ص۵۰۹ و ۱۰۵، ح ۱۰؛ و باب ما ذکر فی صفین، ج۸، ص۳۷۶، ح ۳۳۴؛ المعجم الکبیر، طبرانی، ج<sup>۹</sup>، ص ۴۶۰ المعجم الکبیر، طبرانی، ج<sup>۹</sup>، ص ۴۶۰ السند الی یعلی، (مسند علی بن ابی طالب رض الله تعالی عنه)، ج۱، ص ۳۶۴ تا ۷۲۲ و ۲۲۳؛ السنن الکبری، بیهقی، باب نزول سوره فتح، ج۹، ص ۲۲۲ و ۲۲۲؛ السنن الکبری، نیانی، ج<sup>۹</sup>، ص ۴۶۳ و شقد و شقد رضی الله عن المونین از نیانی، ج<sup>۹</sup>، ص ۴۶۰ می ۲۷۲؛ تفسیر ابن کثیر، سوره فتح، ج۴، ص ۲۷٪ تفسیر ابن کثیر، سوره فتح، ج۴، ص ۲۷٪ المحقور، سوره فتح، ج۶، ص ۲۷٪ (محقق)

۲) هنگامی که پیامبر النان بنویسم که هرگامی که پیامبر النان بنویسم که هرگز گمراه نشوید» عمر گفت: «درد بر او غلبه کرده و کتاب خدا ما را بس است»؛ «إن النبي النه» هرگز گمراه نشوید» عمر گفت: «درد بر او غلبه کرده و کتاب الله» صحیح البخاری، ج۷ ص ۹، کتاب المرضی قد غلب علیه الوجع، وعند کم القرآن حسبنا کتاب الله» صحیح البخاری، ج۷ ص ۹، کتاب المرضی



فردی که همانند سایر مردم اشتباه و خطا می کند و بر مردم و اجب است در مقابل خطاها و اشتباهات او بایستند.

چیزی که بر اساس آیات ۳ و ۴ سوره ی نجم که در آن خداوند تبارک و تعالی می فرماید: [پیامبر ایش] از روی هوا و هوس سخن نمی گوید مگر بر اساس وحی که او می شود. (۱) و خداوند تبارک و تعالی رسول اکرم ایش را تابع شرایط

 $\rightarrow$ 

باب قول المريض قوموا عنّى؛ و ج۵، ص۱۳۷ كتاب المغازى، باب مرض النبى النبى وفاته؛ وحمّ وفاته؛ صحيح مسلم فى آخر كتاب الوصيّة، ج۵، ص۷۶... و يا گفتند: رسول گرامى الله عنه هذيان مى گويد: «إنّ رسول الله عنه يهجر» و اين قضيّه به قدرى درد آور بود كه وقتى ابن عبّاس به ياد آن مى افتاد، الشك چشمانش همانند دانه هاى مرواريد از گونه هايش سرازير مى گشت، عن ابن عبّاس قال: «يوم الخميس وما يوم الخميس، ثمّ جعل تسيل دموعه حتّى رأيت على خدّيه كأنها نظام اللؤلؤ قال: قال رسول الله: ائتونى بالكتف والدواة (او اللوح والدواة) اكتب لكم كتاباً لن تضلّوا بعده أبداً فقالوا: إنّ رسول الله عنده شىء، الله عنده شمام، ج۵، ص ۷۶ كتاب الوصيّة باب ترك الوصية لمن ليس عنده شىء، صحيح البخارى، ج۴، ص ۳۱، كتاب الجهاد والسير.

ـ این اتفاق ناگوار در بسیاری از متون حدیثی اهل تسنن به طرق و عبارات مختلف ذکر شــده کــه بــه بعضی از آنها اشاره میکنیم:

صحیح بخاری، کتاب العلم، باب کتاب العلم، ج۱، ص۳۶، ۳۷ و باب مرض النبی و وفاته، ج۵، ص۳۶ کراهیه المحتام بالکتاب والسنة، باب کراهیه الخلاف، ج۸، ص۱۹۱؛ صحیح مسلم، ج۵، ص۷۷، ۶۷؛ السقیفه و فدک، جوهری، القسم الاول، ص۷۵، ۶۷؛ المصنف، عبدالرزاق صنعانی، بدء مرض رسول الله الله المحتان، ج۵، ص۳۵۸ و ۴۳۹، طرح به سالم، ج۳، ص۳۴۳، ح ۵۸۵۲ و قول المریض قوموا عنی، ج۴، ص۳۹۸؛ المحتان الکبری، نسائی، کتابه العلم، ج۳، ص۳۹۳، ح ۵۸۵۲ و قول المریض قوموا عنی، ج۴، ص۳۹۵؛ الطبقات الکبری، محمد بن سعد، ذکر الکتاب الذی أراد رسول الله الله المحتان أن یکتبه لأمته فی مرضه الذی مات فیه، ج۲، ص ۴۲۲تا ۲۴۵؛ مسئله احمله، مسئله بحمله، مسئله بن عباس)، ج۱، ص ۳۲۴، الله بن عباس)، ج۲، ص ۲۲۲، الله بن عباس)، ج۲، ص ۲۲۲، ۱۲۲۵ الله بن عباس)، ج۲، ص ۲۲۲، ۱۲۵ الله بن عباس بن حکمت بن سعده بن سعده بن ص ۲۲۸ الله بن عباس بن حکمت بن سعده بن سعده بن سعده بن سعده بن سعده بن ص ۲۲۸ اله بن می می می می می می بن سعده ب

١) ﴿وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهُوَى ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى﴾.



زمانی، مکانی، جسمی و روحی؛ متغیر و یا نعوذ بالله (مدحی مزاح و... معرفی نکرده است. و در جایی که قرآن مؤمنان حقیقی را ثابت قدم و استوار در راه خدا (فکری، اعتقادی، کلامی و عملی) معرفی مینماید جای تعجب است و مضحک و خنده دار به نظر می رسد که رسول خدا الله کسی که عصاره ی بهترین نوع آفرینش خداست و سرآمد اشرف مخلوقاتش؛ حتی برای لحظه ای فاعل کلام و یا عمل اشتباه بدانیم. (حتی کوچک ترین اشتباه).

از طرفی در آیات ۲۷ و ۲۸ سوره ی فجر خداوند تبارک و تعالی می فرماید: 
﴿ یَا أَیّتُهَا التّفْسُ الْمُطْمَئِنّةُ \* ارْجِعِی إِلَی رَبّكِ رَاضِیةً مَرْضِیّةً ﴾ ای نفس دل آرام و قدسی مطمئن به سوی پروردگارت برگرد ای کسی که تو راضی از خدا و خدا راضی از توست. مگر می شود نفس پیامبر شک مطمئن نباشد و به هر علتی دچار اعوجاج گردد و چیزی بر زبان بیاورد یا بنویسد که از رضای خدا به دور و ناشی از نفس مطمئنه نباشد حتی در آخرین لحظات عمر مبارکشان.

آنها معتقد بودند پیامبر شک در معرفی علی کی به عنوان جانشین، اشتباه کرده است و به مصلحت اسلام نیست که علی کی خلیفه شود؛ لذا توجیهاتی در مقابل فرموده ی پیامبر کا اجتهاد کردند، مانند؛ این که علی کی جوان است و به درد خلافت نمی خورد، یا این که قریش دوست ندارد پیامبر و جانشین پیامبر از یک خانواده باشند.



## ٣. حقد و كينه نسبت به على السَّيَّة

امام علی الله پدران و اجداد کافر و فاسق عدهای از همین تازه مسلمانان را در جنگهای بدر، احد، حنین، احزاب و... به قتل رسانده بود؛ لذا آنان کینه ی عجیبی نسبت به آن حضرت داشتند. کینه ای که از آنان به فرزندانشان ارث رسید تا جایی که یزید بن معاویه ۷۰ سال بعد از اسلام، امام حسین فرزند علی از به انتقام خون کشته شدن بستگانش به دست علی در جنگ بدر، به طرز فجیعی به شهادت می رساند. حال چگونه قابل تصور است این نبو مسلمانان، از علی الله دل خوشی داشته باشند و اجازه دهند جانشین پیامبر شود. ولی ابوبکر و عمر در هیچ جنگی، هیچ کافر و مشرکی را نکشته بودند و طبیعی بود که کسی از آنان کینهای به دل نداشته باشد.

## ۴. عدالت على الشيخ

علی این کسی بود که همه را به یک دید نگاه می کرد و این خوشایند عدهای زیاده خواه و افزون طلب نبود. آنان عدالت علی این را در سفری که همراه علی این به یمن رفته بودند به چشم خود دیدند. و دیدند که چگونه حضرت علی این با کسانی که برای خود سهم بیشتری قائل بودند برخورد کرد؛ لذا حکومت علی این برای آنان تحمل ناپذیر بود. وقتی طلحه و زبیر که خواهان فرمانداری کوفه و بصره بودند، از علی این جواب رد شنیدند، به جنگ علی این رفتند و خون مسلمانان را برای رسیدن به قدرت، بر زمین ریختند.





دیدگاه شیعه نسبت به انتخاب امام و خلیفه مشخص و معلوم شد که شیعه معتقد است؛ انتخاب جانشین برای پیامبر الله مانند انتخاب خود پیامبر، امری الهی است و مردم نمی توانند در آن دخالت کنند. حال سؤال اینجاست که اهل تسنن چه ملاکی برای انتخاب خلیفه دارند؟

واقعیت این است که آنان ملاک و معیار مشخص و ثابتی ندارند. وقتی اهل تسنن زیر بار فرموده ی خداوند نمی روند آنجا که می فرماید:

﴿إِنِّي جاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَليفَةً ﴾.

انتخاب و جعل خلیفه بر روی زمین به عهدهی من است.

یعنی مردم نباید در این امور دخالت کنند، طبیعی است اهل تسنن برای یافتن ملاک، دچار حیرت و سرگردانی شوند. اگر بخواهند نحوه ی انتخاب هر خلیفه را ملاک قرار دهند، آن ملاک، بلافاصله توسط خلیفهی بعدی شکسته و نقض می شود. مثلاً اگر بگویند: پیامبر اسلام شی، مردم را بدون رهبر و سرپرست رها کرد و از دنیا رفت و انتخاب خلیفه را به عهده ی مردم گذاشت. می گوییم پس ملاک انتخاب خلیفه، نظر مردم است. همان طور که ابوبکر طبق این ملاک خلیفه شد. ولی دیری نپایید که این ملاک در انتخاب خلیفهی بعدی زیر پاگذاشته شد و ابوبکر شخصاً عمر را به خلافت بر گزید. اگر بگویند: روش صحیح در انتخاب خلیفه، روش ابوبکر است یعنی انتخاب توسط شخص خلیفه ی قبلی. می گوییم پس چرا پیامبر شی این ملاک را رعایت نکرد و طبق عقیده ی شما مردم را رها کرد؟ پس چرا عمر بن خطاب، به این ملاک عمل نکرد



و شورای شش نفره تشکیل داد تا پس از مشورت یکی را انتخاب کنند؟ اگر بگویند: شورای شش نفره، تعیین خلیفه میکنند؛ میگوییم پس چرا پیامبر و ابوبکر و عثمان این ملاک را رعایت نکردند؟ ضمن آن که روش پیامبران الهی این بود که حتی اگر برای مدت کوتاهی از قوم خود دور میشدند یک جانشین برای خود انتخاب میکردند؛ مثلاً حضرت موسی و قتی به کوه طور برای آوردن تورات میرفت، برادر خود هارون را به عنوان جانشین معرفی میکند. پس چگونه ممکن است پیامبر اکرم شک که برای همیشه میخواهد از امت خود دور شود یک جانشین شایسته برای خود انتخاب نکرد؟!

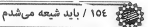
## بررسی مسألهی مهدویت از دیدگاه اهل تسنن

سؤال: همهی فرقهها و دینها هر کدام به نحوی مسالهی موعود آخرالزمان را به عنوان منجی نهایی بشریت قبول دارند. دیدگاه اهل تسنن نسبت به این مسأله چیست؟

آقای زاهدی: درباره این سؤال باید به چند نکته اشاره کنم:

نکته ۱: اهل تسنن هم به موعود آخرالزمان که همان حضرت مهدی از فرزندان رسول خداشی است اعتقاد دارند اما اختلاف بین شیعه و اهل تسنن در این است که آیا حضرت مهدی به دنیا آمده و زنده است یا در آخرالزمان به دنیا می آید؟ شیعه معتقد است که حضرت مهدی در نیمه ی شعبان سال ۲۵۵ دنیا می آید؟ شیعه معتقد است که حضرت مهدی از مادری به نام «نرجس» به دنیا آمده هجری در خانه ی امام حسن عسکری از مادری به نام «نرجس» به دنیا آمده است و در پنج سالگی از دیدگان غایب شده است. ولی اهل تسنن در این باره اختلافات عمیقی دارند که عوام اهل تسنن را سرگردان کردهاند.

یک نفر در کتاب «فتاوای منبع العلوم» از «مولوی محمد عمر سربازی» این گونه سؤال می کند:



بعضی از علمای اهل تسنن می گویند که امام عسکری اصلاً اولاد نداشته و اهل تشیّع می گویند که دارای یک فرزند بوده که امام غایب است. و شما (مؤلف) در شجرهنامهی خود نوشتهاید که من از اولاد حسن عسکری هستم. در این مورد از هر دو طرف برای ما ایراداتی در جریان است. خیلی از برادران تشیّع کتاب مذکور را مطالعه کرده و مرا در چندین مورد، زیر سؤال بردهاند.

ایشان در جواب به این سؤال پرده از اختلاف عمیق علمای اهل تسنن درباره امام زمان بر می دارد و می گوید:

این اختلاف قدیمی و تاریخی بین تشیّع و تسنّن است. با وجود این که همه متفقند که امام مهدی خواهد آمد، ولی اهل تسنن می گویند که تا به حال از مادر متولد نشده و در آخرالزمان در مدینه منوره از پدری حسنی و از مادری حسینی به دنیا می آید.... این که حضرت امام حسن عسکری چند تا پسر داشت هم اختلافی تاریخی است. بعضی از اهل تسنن قائل شدهاند که دو پسر داشتند، بعضی می گویند که پسری نداشتند و بعضی می گویند فقط یک یسر داشت و در اسم او اختلاف کردهاند؛ بعضی امام محمد ملقب به «محمود» یا ملقب به «علی اكبر» نوشتهاند و بعضى لقب او را «حجة»، «منتظر»، «قائم»، «مهدى» و «صاحب الزمان» و كنيه او را «ابوالقاسم» نوشتهاند. ولادت گرامیشان را در روز جمعه نیمهی شعبان سال ۲۵۵ هجری نوشتهاند. در هنگام فوت پدر بزرگوارش، پنج ساله بودهاند. بعضى اسم مادرش را «خمط» و بعضى «نرجس» نوشتهاند. و



نوشته اند که در وقت غیبت نه ساله بود. چنانچه در «وفیات الاعیان» ابن خَلّکان نیز بر این موضوع تصریح شده است. (۱)

نكته ٢: خداوند متعال مىفرمايد:

﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلَيْفَةً ﴾. (٢) من بر روى زمين خليفه تعيين مي كنم.

این قانون خداست که انتخاب خلیفه به عهدهی اوست. همهی اهل تسنّن معتقدند امام زمانی که در آخرالزمان می آید از ناحیهی خداوند انتخاب و منصوب می شود.

ما می پرسیم اگر قانون خدا این است که خلیفه از طرف خدا انتخاب شود، پس چرا بعد از رسول خداشی این قانون اجرا نشد؟

اهل تسنن می گویند بعد از پیغمبر، صحابه اجماعی تشکیل دادند و ابوبکر خلیفه شد. بعد از ابوبکر، عمر به وسیلهی ابوبکر انتخاب شد. عثمان را شورای عمر تعیین کرد. چطور شد که می گویید آنان را مردم انتخاب کردند و آخری را خدا تعیین می کند؟

نکته ۳: اگر قانون اهل تسنن در خلافت این است که باید مردم کسی را به عنوان خلیفه و جانشین خدا روی زمین تعیین کنند، چرا الآن که دنیا پر از ظلم و فساد شده، جلسهای تشکیل نمیدهند تا امام مهدی از بین خودشان انتخاب کنند تا دنیا را پر از عدل و داد کند؟ اگر اهل تسنن حق دارند خلیفه برای

۱) فتاوای منبع العلوم، ج۳، ص ۱۴۱.

۲) بقره / ۳۰.



پیامبر انتخاب کنند؛ الآن هم حق دارند امام مهدی را انتخاب کنند، و اگر الآن حق چنین حقی نداشتند و باید الآن حق چنین حقی نداشتند و باید به نظر خدا و رسولش عمل می کردند.

نکته ۴: اهل تسنن، روایتی در صحیح مسلم و دیگر کتابهایشان دارند که میگوید: هرکس بمیرد در حالیکه بیعت امامی بر گردن او نباشد به مرگ جاهلیت مرده است. (۱)

اهل تسنّن از طرفی این روایت و روایات دیگری با این مضمون را نقل و صحت آنها را تأیید کردهاند و از طرف دیگر عملا هیچ امامی ندارند که همگی بر روی او اتفاق نظر داشته باشند و این معمایی است که از حل آن عاجز ماندهاند.

نكته ۵: خداوند مىفرمايد:

﴿إِنِّي جاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلَيْفَةً ﴾.

يعنى خدا همين الآن بر روى زمين خليفه دارد.

<sup>(</sup>۱) مَنْ مات و ليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية. صحيح مسلم، مسلم النيشابورى، ج٣، ص١٤٧١؛ مَنْ مات بغير إمام مات ميتة جاهلية. مسئد احمد، احمد بن حنبل، ج٩، ص٩٤؛ من مات ليس عليه إمام فميته جاهلية. المعجم الكبير، الطبراني، ج١٠، ص٩٧٤؛ اين روايت به تعابير مختلف در كتب اهل تسنن ذكر شده است: مسئد ابي داود الطياسي، ص٩٥٩؛ المعيار و الموازنة، ابوجعفر اسكافي، ص ٣٣١؛ كتساب السنة، عمرو بن أبي عاصم، ص٩٩٩ و ٩٩، ح٧٥، ١٠٨٥، ١٠٥٠؛ مسئد أبي يعلى، ج١، ص٢٠٨، ٢٠٠٠ ح٨٨٠ ج١٠ ص ٢٠٠، ص٢٠٠؛ المعجم الأوسط، طبراني، ج٥، ص ٢٠٠ المعجم الكبير، طبراني، ج١٥، ص ٨٣٠؛ المعجم الكبير، طبراني، ج١٥، ص ٨٣٠؛ المعجم الكبير، طبراني، ج١٥، ص ١٩٨٠؛ التاريخ الكبير، بخارى، ج٤، ص ٢٠٨، ح١٩٥٠؛ الطبقات الكبري، محمد بن سعد، ج۵، ص ١٩٠؛ التاريخ الكبير، بخارى، ج٤، ص ٢٩٠؛ الكامل، عبدالله بن عدى، ج۵ ص ٢٤٠؛ المعيار و الموازنة، ابوجعفر اسكافي، ص ٢٠٤؛ تاريخ مدينة ومشق، ابن عساكر، ج٢٠، ص ٢٩٢؟ المعقول و ١٩٢٢؛ المعيار و الموازنة، ابوجعفر اسكافي، ص ٢٠٠؛ (محقق)



سؤالی که اهل تسنن باید جواب دهند این است که الآن خلیفه ی خدا بر روی زمین چه کسی است؟

نکته ۶: چرا اهل تسنن کتاب مستقلی درباره حضرت مهدی الله نمی نویسند و فقط به نقل چند روایت محدود در لابه لای کتاب هایشان اکتفا کرده اند؟

زمانی که پیرو مذهب اهل تسنن بودم هر چه تحقیق و جستجو کردم، کتابی که اهل تسنن درباره ی امام زمان نش نوشته باشند، پیدا نکردم. حتی درباره ی دیگر اثمه اطهار مانند امام صادق و امام رضایش و ... نیز کتابی ننوشته اند، ولی درباره ابوحنیفه و مالک و شافعی که برخی شاگرد امام و برخی شاگرد شاگرد اشام و برخی شاگرد شاگرد اشتهاند!

به جناب «مولوی عبدالرحمن سلیمی» که یکی از نویسندگان مشهور اهل تسنن ایران است گفتم: مگر شما اهل تسنن، امامان شیعه را که اهل بیت رسول خداشی هستند قبول ندارید؟

گفت: بله قبول داريم.

گفتم: پس چرا دربارهی زندگی و سیرهی آنان هیچ کتابی ننوشتهاید؟

با تعجب و حسرت گفت: متأسفانه این یک ضعف بزرگی است که ما اهل تسنن داریم. ما نسبت به اثمه کم لطفی میکنیم.

گفتم: همین کارها را میکنید که دیگران میگویند: اهل تسنّن با اهل بیت الله دشمنی دارند. تقصیر خودتان است.

گفت: متأسفانه علمای گذشتهی ما دربارهی آنان کتابی ننوشتهاند.



گفتم: علمای شیعه از کتب شما اهل تسنّن آدرس و منبع میدهند چه اشکالی دارد که شما هم از کتب و منابع شیعه برای سیره وزندگی اهل بیت استفاده کنید.

گفت: حقیقتاً ما نمی توانیم این کار را بکنیم.

گفتم: چرا؟

گفت: ما را متهم به تشیع میکنند.

چقدر دردآور و مایهی تأسف است که مولویها فضایل و مناقب اهل بیت پیامبر کی را نمی گویند به این بهانه که آنان را متهم به تشیّع میکنند. آیا این ظلم به اهل بیت نیست؟ روز قیامت به پیامبر اسلام کی چه جوابی خواهید داد در حالی که ایشان فرمودند:

﴿ قُلُ لا أَسْئَلُكُم عَلَيْهِ أَجْرًا إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾.

هیچ اجر و مزدی از شما نمیخواهم مگر دوستی نزدیکانم را؟ (۱)

آيا اهل تسنن مزد رسالت خاتم الانبيا را پرداخت كردهاند؟

مواردی از این قبیل در طول تاریخ مشاهده می شود که برخی بزرگان اهل تسنن به سبب عداوت با اهل بیت هم حقیقت را کتمان می کردند، مانند: «عبدالله ابن زبیر» که گفت: من این گروه بنی هاشم را می بینم که وقتی رسول خدا ایک یاد می شود، گردن خود را بالا می گیرند و بدترین چیز در نزد من خوشحالی آنان

۱) شوری / ۲۳.





است. (۱) لذا عبدالله بن زبیر در خطبههای نمازش صلوات بر پیامبر را حذف کرد. باید برای اهل تسنن این آیه را بخوانیم که:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَـوَّامِينَ لِلَّـهِ شُـهَداءَ بِالْقِسْطِ وَلا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُـوَ أَقْـرَبُ لِلتَّقْـوى وَاتَّقُـوا اللهَ إَنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾. (٢)

ای کسانی که ایمان آوردهاید! برای خدا قیام کنید و به عدالت شهادت دهید. و البته نباید دشمنی عدهای، شما را بر آن دارد که عدالت را بر قرار نکنید. دادگری کنید که آن به تقوا نزدیک تر است و از خدا بترسید که خدا به آنچه انجام می دهید آگاه است.

به راستی چرا برای اینکه متهم به شیعه بودن نشوید، حقیقت را نمی گویید و به اهل بیت الله علم میکنید؟!

ا ولكن رأيت هذا الحي من بني هاشم إذا سمعوا ذكره اشرأبت أعنىاقهم وأبغض الأشياء إلي ما يسرهم.
 الأندلسى، احمد بن محمد بن عبد ربه (متوفاى: ٣٢٨هـ)، العقد الفريد، ج١، ص٣٨٥، ناشر: دار
 إحياء التراث العربى، بيروت \_ لبنان، الطبعة الثالثة، ١٤٢٠هـ / ١٩٩٩ م.

۲) مائده / ۸.



تصویر شماره ۱

# برای در دنیم سر کوشته موضع در دست در این ام ادلا ین حروف را نوست درزبر د ندان مدار دمهت یابیر انت مراه رتعلط .؛ ١٠١ مكر الصدّيّ من الصّاد تين الابوار اكبر ٩٢ اگر درد دندان بانب راست است در گوش جب كنداين تعويذرا وأكر كانب جهاست درگوش داست بمند اين است : المرَعَبُ وَالنَّالُ وَالْهَالُ مَا تَعْلِكُ ا لنظياً . يك كارد فولادى بردندان بدارد اين سم دابعث بارتخا ندوم كمت دردس) نینود انتامانشه ایست بسمادته وبالله عير ترسول الله صلالته عليه وسم ابراهيم خليد ادته اسكن ايهاالوجع بالذى سكن لعما فحانشبيل والتهاد يبع العسيليعرنبستم ودودئواك لبستم ثؤن وذوال لبستم دمم وثدال بستم غران تستمآب دنوان بستم باد دنواق فسكان ابن منسله ق دا محكم خرائ قط جهور جاهور جمهور هور



تصویر شماره ۳

التقاللة لآالة الأهوالحي الفيوم نوات الم این آیز دا نوشته بجای در دیندد گفتی آنتیکنا مِنْ هاذِهِ لَنَكُوْنَتَ مِنَ الشَّكُونِيُّ ٥ برای فارنسس شدید و گردین و گز تاجهل ديك دوز روزانصيح ومشام بيست ويحرتبررآب این آیته را دم کر ده بخور د انشار انٹرنقالی سخت یا بد - این ترکیب از صنت على دمنى التزعزم وليت - آية اين است : فكُسُونَا الْعِطْلَامُ لِحُمَّا بِثُمَّرَ انْشُانَاهُ خَلْقًا الْحَسَدَ فَتَارُكَ اللهُ آخْسَ الْخَلِقِينَ -وآزحضرت امام جعفردمني النذعن مردبست كاميح وشام مجنت را برورهٔ قدرخوارده برآب دم زده خود خیط مغیداست .

تصویر شماره ۴



تصویر شهید محمد اسلام زومکزهی که بعد از شیعه شدن به دست دشمنان اهل بیت هین، شب عید غدیر خم در سراوان مظلومانه به شهادت رسید.

#### كتابنامه

قرآن كريم.

البدایة والنهایة، ابن کثیر متوفی ۷۷۴، تحقیق، تدقیق و تعلیق: علی شیری الأولی ۱۴۰۸ ـ ۱۹۸۸ دار إحیاء التراث العربی، بیروت ـ لبنان.

٢. الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل، ابـا القاسـم محمـد بـن عمـر الزمخشرى الخوارزمى وفات: ٥٣٨، انتشارات دارالاحياء التـراث العربـى، بيـروت لبنان، تحقيق، عبدالرزاق المهدى.

٣. انساب الأشراف، البلاذري وفات: ٢٧٩ چاپ الأولى، سال چاپ ١٣٩٠\_ ١٣٩٠ م، ناشر: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت \_ لبنان.

۴. حياة الصحابة، محمد يوسف و محمد الياس كاندهلوي.

۵. تاریخ الإسلام، الذهبی، وفات ۷۴۸، تحقیق، د. عمر عبد السلام تدمری، چاپ الأولی، سال چاپ ۱۴۰۷ \_۱۹۸۷م، چاپخانه: لبنان \_ بیروت، ناشر دار الکتاب العربی.

۶. تاريخ بغداد، الخطيب البغـدادي وفـات ۴۶۳، دراســـة و تحقيــق: مصـطفي



عبدالقادر عطا، چاپ الأولى، سال چاپ ١٤١٧ \_١٩٩٧ م، ناشر: دار الكتب العلمية \_ بيروت \_ لبنان.

۷. تاریخ مدینة دمشق، ابن عساکر متوفی ۵۷۱، علی شیری ۱۴۱۵، دار الفکر
 للطباعة و النشر و التوزیع، بیروت \_ لبنان.

۸. تفسير الثعلبي، الثعلبي وفات ۴۲۷، تحقيق: الإمام أبي محمد بن عاشور، مراجعه و تدقيق الأستاذ نظير الساعدي، چاپ الأولى، سال چاپ ۱۴۲۲ ـ ۲۰۰۲م، چاپخانه: بيروت ـ لبنان، ناشر: دار الاحياء التراث العربي.

٩. در المنثور، جلال الدين السيوطى، ناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر،
 بيروت \_ لبنان.

۱۰. سنن الترمذى، الترمذى وفات ۲۷۹، تحقيق وتصحيح: عبد الوهاب عبداللطيف، چاپ الثانية، سال چاپ ۱۴۰۳ ـ ۱۹۸۳ م، ناشر: دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع، بيروت ـ لبنان.

11. سير أعلام النبلاء، شمس الدين الذهبى، وفات ٧٤٨، تحقيق و تخريج و تعليق: شعيب الأرنؤوط، محمد نعيم العرقسوسى، چاپ الرابعة، سال چاپ ١٤٠۶ \_ ١٩٨٥ م، ناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت \_ لبنان.

۱۲. شفاء الاسقام و الاحزان مع ضمیمه جدیده، مولانا محمد عمر سربازی باهتمام: ابوخلیل عبدالرحمن کراچوی، انتشارات اسحاقیه، جونا مارکیت، چاپ دوازدهم ۱۴۲۶ هجری، محل انتشار در ایران کوه ون سرباز ایرانشهر، کتابفروشی محمدی ایرانشهر.





۱۳. شهید ولایت در شب ولایت، عبدالرضا مزاری، مرکز فرهنگی ابوتراب، چاپ سپهر، چاپ اول.

۱۴. صحیح بخاری، محمد بن اسماعیل بخاری، دارالبیان العربی، حققه علی نسخة مخطوطة كاملة و علق علیه د / محمد محمد تامر، الطبعة الاولی، ۱۴۲۶ هـ \_ ۲۰۰۵ م.

10. صحیح مسلم، مسلم النیشابوری متوفی ۲۶۱، دار الفکر، بیروت \_ لبنان، طبعة مصححة ومقابلة على عدة مخطوطات ونسخ معتمدة.

۱۶. فتاوای منبع العلوم کوه ون، محمد عمر (ملازهی) سربازی، تربت جام، شیخ الاسلام احمد جام، چاپ اول، بهار ۱۳۸۲.

۱۷. كنز العمال، المتقى الهندى وفات ٩٧٥، تحقيق ضبط و تفسير: الشيخ بكرى حيانى، تصحيح و فهرسة: الشيخ صفوة السقا، سال چاپ: ١۴٠٩ ـ ١٩٨٩ م، ناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت ـ لبنان.

۱۸. مستدرك على الصحيحين، الحاكم النيشابورى وفات ۴۰۵، تحقيق إشراف: يوسف عبد الرحمن المرعشلي، طبعة مزيدة بفهرس الأحاديث الشريف.

١٩. مسند احمد، الإمام احمد بن حنبل، ناشر: دار صادر، بيروت ـ لبنان.

٠٠. ميزان الاعتدال، الذهبي وفات ٧٩٨، تحقيق: على محمد البجاوي، چاپ الأولى، سال چاپ ١٣٨٢ \_ ١٩٤٣ م، ناشر: دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت \_ لبنان.

۲۱. نوراليقين في سيرة سيدالمرسلين، الشيخ محمد الخضري بك، تحقيق محى الدين الجراح. ميرمحمد، كتابخانه آرام باغ كراچي.



۲۲. چگونه هدایت یافتم؟ (چرا سنی شدم) تولدی دوباره و انتخابی نو، مرتضی رادمهر، چاپ سوم ۱۳۸۵/۱۴۲۷هـ (برگرفته از سایت کتابخانهی عقیده).